
1 
 

La fragilité,  

faiblesse ou richesse ? –  
notes de lecture 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Auteur de « La fragilité, faiblesse ou 
richesse ? » 

Multiples auteurs, 2009 

Auteur de cette fiche (sélection de 
phrases marquantes, réaménagement 
et illustrations) 

Olivier Tempéreau, 2026 

 https://oliviertempereau.wixsite.
com/seletolivier 

 olivier.tempereau@gmail.com 

https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier
https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier
mailto:olivier.tempereau@gmail.com


2 
 

Note à l’attention du lecteur (puisque tu es là)  
Lorsqu’un livre me plait, j’ai souvent bien du mal à formuler, une fois la 
dernière page tournée, ce que j’y ai apprécié. J’ai l’impression d’une masse 
difforme au parfum agréable. Alors, je recopie scrupuleusement les passages 
marquants, et je les réorganise à ma façon, pour en arriver à une forme 
digérée, métabolisable…  
Le miel n’est pas le nectar. Il est donc possible que le choix des phrases de 
l’auteur et leur nouvel agencement modifient, détournent, trahissent la 
pensée de l’auteur. C’est inévitable : tout lecteur interprète…  
 
Pour autant, dans le cas présent, la trame, toute simple (l’auteur passe en 
revue un certain nombre de thèmes, en distillant, pour chacun, de belles 
sagesses spirituelles), est absolument inchangée.  
Je me permets quelques légères modifications dans la forme, selon les besoins. 
 
Je t’invite à te faire une idée par toi-même, en allant trouver en librairie cette 
merveille de livre ! 
 
 
 
Note à l’attention de l’auteur (si jamais tu passais par là !)  
Cela ne se fait pas, probablement, ce que je fais (je veux dire : de recopier tant 
de phrases et de les mettre à disposition de tous).  
J'ignore tout du droit, je suis peut-être passible du cachot, mais ça m'est égal : 
mon but est de participer à l'élévation des consciences (à commencer par la 
mienne !), et pour cela, à la diffusion de cette œuvre, parce que j'estime 
qu'elle y contribue.  
Si cela te chiffonne malgré tout, n’hésite pas à m’en faire part. Il peut y avoir, 
notamment, des questions de revenus qui permettent la subsistance (et c’est 
bien légitime). Mais je crois que mon travail contribue plutôt aux ventes qu’il 
ne les restreint (et il s’agit là d’une diffusion TREEEES anecdotique ; on pourra 
en reparler quand Coca-Cola me proposera un sponsoring !) 
 
  



3 
 

 

Sommaire 
I. Avant propos .............................................................................................. 4 
II. Traverser la fragilité ................................................................................... 4 

a) Fragilités, condition de la parole selon la Bible et la psychanalyse ... 4 
b) La fragilité en économie : Chance ou menace ? ................................. 6 
c) Comment traverser la fragilisation due à la perte ou au deuil ? ........ 7 

III. Fragilité de l'autre, fragilité de soi .............................................................. 9 
a) De la fragilité jaillit la lumière ............................................................ 9 
b) Permanence de la fragilité ................................................................. 9 
c) Une fragilité différente selon les professions de santé .................... 10 

IV. Fragilité des hommes et chemin spirituel ................................................ 10 
a) La fragilité peut devenir une force - un point de vue bouddhiste .... 10 
b) Fécondité de la fragilité - un regard chrétien ................................... 11 
c) L'attention soufie à la fragilité ......................................................... 13 

 

Résumé partiel : ce que permet la fragilité/vulnérabilité 
 Vie intérieure  

o humanise,  
o réveille l’intensité, 
o ramène à l’essentiel, 
o démolit les certitudes, 
o est un matériau de transformation, 
o ouvre à une démarche spirituelle (nul, s’il est un enfant…) 
o amène la deuxième naissance, transfigure, 
o rend libre. 

 Action 
o révèle des ressources insoupçonnées, 
o rend créatif,  
o ouvre à une autre rationalité, 
o met en mouvement, 
o rend fécond. 

 Lien aux autres 
o suscite la rencontre, 
o est présence sans menace, 
o réveille la solidarité,  
o humanise les autres, 
o invite les autres à visiter leurs fragilités.  



4 
 

I. Avant propos  
Notre société est ébranlée, chaque jour un peu plus. Alors comment 
continuer à vivre en tournant le dos à nos failles ? Il doit être possible de 
rassembler une foule sur un autre postulat :  

 fragile comme un élève qui ne comprend rien, mais par sa présence amène 
le professeur à imaginer d'autres pédagogies ; 

 fragile comme un médecin devant la mort, rêvant un hôpital plus humain ;  

 fragile comme un chômeur en fin de droit, qui par son cri réveille une 
société assoupie dans son opulence ;  

 fragile comme un homme se découvrant malade, qui appelle sa famille à 
plus d'amour ;  

 fragile comme un parent une fois son enfant parti, puis qui se trouve 
d'autres fécondités.  

II. Traverser la fragilité  

a) Fragilités, condition de la parole selon la Bible et la psychanalyse 

Par Marie Balmary 
Nous sommes les plus vulnérables des animaux. Nous naissons prématurés, 
même quand la grossesse est à terme.  
 
Il arrive qu'une fragilité soit essentielle à la vie. La coquille de l'œuf n'est 
vraiment utile que si, après avoir servi de protection, elle peut disparaître. 
Une secte ou un système totalitaire est une coquille qu'on renforce sans cesse 
pour qu'elle ne casse pas. La fragilité a disparu. Le poussin doit servir la 
coquille au lieu que la coquille le serve.  
 
Toute différence est une fragilité : un signe de non-totalité.  
La séparation en deux sexes est pour l'individu signe d'une pauvreté : moi qui 
suis une femme, je suis handicapée du masculin. La relation différenciée, 
fragilisante apparemment, est pourtant celle de la force de vie. 
Dans la Genèse, l'interdit de manger le fruit de l'arbre à connaître bon et 
mauvais amène à garder une différence, donc une fragilité. Dieu marque la vie 
individuelle d'une coupure au lieu même de la force que sont les organes de 
la puissance de vie. « Ne restez pas fragiles », suggère le serpent.  
 



5 
 

Écouter, c'est accepter de ne pas faire disparaître l'autre en soi en le 
mangeant ; c'est accepter de ne pas le connaître sans qu'il se révèle lui-
même. Position de faiblesse ? Oui, si la vie n'est qu'individuelle. Non, si la vie 
est relation. Toute écoute repose sur le non-savoir. Toute véritable présence 
sur un renoncement à la toute-puissance.  
La fragilité disparue, le lieu de la rencontre disparaît avec elle. Chacun se 
trouve seul avec sa fausse force. Alors, ayant perdu la bonne fragilité, on 
devient fragile autrement, de la mauvaise fragilité : la peur de l'autre (Adam, à 
Dieu : « J'ai entendu ta voix, j'ai eu peur, et je me suis caché »).  

 La bonne fragilité est toujours du côté de l'acceptation des différences et 
des limites.  

 La mauvaise fragilité peut se résumer en un mot : la peur. La peur d'être 
anéanti. 

 
Dans la tour de Babel, le travail va permettre d'éviter la dispersion, 
d'atteindre le lieu où l'on ne meurt plus : le ciel. Un nous uniforme s'installe 
sur tous les humains. La parole est morte. Aussi, Dieu les disperse, et confond 
leur langue. La fragilité est retrouvée. 
 
Dans un hôpital psychiatrique, une femme petite en taille travaillait dans un 
service particulièrement rude, avec de grandes agitations et de la violence. 
Comment faisait-elle, si petite et si fragile ?  
« Quand un homme particulièrement costaud et violent arrive, que le 
personnel ne parvient pas à maîtriser, c'est moi qu'on envoie. Lorsqu'il me 
voit, il n'a tellement rien à craindre de moi qu'il arrête de s'agiter ». Ce que la 
force ne peut pas, la fragilité le peu : elle est présence sans menace pour 
l'autre.  
 
Une certaine transmission religieuse a fait de la fragilité et de la souffrance 
des valeurs en soi. La transmission d'une telle spiritualité de la faiblesse, de la 
souffrance, de la soumission, du renoncement, de la culpabilité a pesé 
lourdement sur nos civilisations. La société civile laïque a fortement réagi. 
Himmler, le chef des SS, en 1944 : « Nous devons en finir avec ce 
christianisme qui a fait de nous les plus faibles dans tous les conflits ».  
 
Le second monde, comment y accède-t-on ?  
Peut-être dans le monde spirituel sommes-nous des oiseaux ? Alors nous 
avons deux naissances à faire. La seconde naissance se fait non plus en 
sortant du corps d'une autre mais en brisant peu à peu une enveloppe. La 



6 
 

fragilité n'est pas l'ennemi de cette autre naissance, au contraire. Selon le 
texte des béatitudes, la fragilité s'inverse en force puisque par elle passe la 
plus grande force : la lumière. Force de la relation, qui appelle et permet la 
présence de l'autre. Force qui finalement triomphe de tout.  
Au cours du dernier repas, apparaît le verbe grec klao, qui veut dire « briser, 
casser, rompre ». Klao, ce n'est pas partager. Le don à l'autre se fait non pas 
par un pain entier, même partagé, mais dans la fracture bénie de ce pain. 
Bienheureux ceux qui présentent et qui donnent à l'autre leur moi fracturé, 
et bienheureux ceux qui le reçoivent : ils atteignent ensemble cette autre 
monde.  

b) La fragilité en économie : chance ou menace ? 

Par Elena Lasida 
Le dialogue entre économie et théologie permet d'aborder les fragilités 
autrement que comme de simples défaillances à réparer. Ainsi, 

 le déséquilibre apparaît comme une source d'innovation ;  

 de l'incertitude émergence le radicalement nouveau ;  

 les limites de l'agent économique ne sont pas un signe d'irrationalité, mais 
celui d'une autre rationalité qui conçoit l'être humain comme un être en 
relation plutôt qu'un simple calculateur d'unité ;  

 l'instabilité se définit comme une condition de mise en mouvement.  
 
L'économie  

 n'est plus simplement un moyen de distribuer les biens en fonction des 
besoins, mais une manière de penser et de faire société ; 

 est un moyen d'action collective plutôt que de maximisation de l'intérêt 
individuel.  

 
La fragilité appelle, comme la mort, à être traversée plutôt que réparée. La 
réparation est un retour au déjà connu. La traversée, ou engendrement, au 
contraire, fait apparaître du radicalement nouveau.  
Or, l'engendrement ne se fait jamais tout seul. Certes, il est toujours une 
expérience de dépouillement et d'incertitude dans les profondeurs de 
l'abîme. Mais pour y plonger, il faut aussi de la promesse et de l'Alliance.  

 Promesse : on croit que devant nous il y a un meilleur possible. L'économie 
classique est plutôt attirée par une prévision parfaite que par la promesse.  

 L'Alliance : Dieu rend l'homme co-créateur. L'économie parle de contrat 
plutôt que d'alliance.  

 



7 
 

Si le contrat {…},  l’alliance {…}. 

permet de se préserver 
mutuellement des risques 

fait prendre des risques ensemble 

assure l'avenir fait devenir créateur d'avenir 

concession mutuelle engendrement réciproque 

 
L'économie a besoin des autres : d'autres personnes, d'autres disciplines. 
Pour penser ensemble, il faut commencer par avouer un manque, se 
reconnaître non autosuffisant.  

c) Comment traverser la fragilisation due à la perte ou au deuil ?  

Par Lytta Basset 
Il faut s'entendre sur les mots : 

 Fragilité : glissade dans l'anéantissement, la vie qui ne porte plus. 

 Faiblesse : une certaine faiblesse inhérente à l'identité humaine. Dans mon 
être, il y a du non-être qui tire vers le bas.   

 Vulnérabilité : ceux qui vivent sans entretenir de carapace, qui préfèrent se 
laisser affecter que vivre sous anesthésie. 

 Passivité consentie : consentir aux émotions, ne pas prendre l'initiative sur 
elle c'est encore avoir la liberté de faire face à la situation, c'est être 
d'accord de réagir de cette manière là.  

 
Pourquoi parler plutôt de fragilisation ?  

 Pour éviter de s'installer dans un statut de fragile.  
o Le pire, c'est quand l'étiquette se transforme en identité : la personne a 

fini par intérioriser l'image d'elle-même.  
o Ensuite vient la déresponsabilisation : être fragile, alibi pour ne plus 

avancer. Être fragile met souvent à l'abri de toute mise en cause, 
reproche ou conflit. C'est la dictature des faibles. Ou, à l'inverse, c'est 
l'entourage, trop heureux de dominer, qui a tout intérêt à enfermer 
autrui dans son statut de fragile (utilisation perverse des Béatitudes, 
« manière pernicieuse de valoriser la faiblesse afin de maintenir les 
simples dans quelque oppression ». 

o Boris Cyrulnik : « Il faut se méfier de l'expression de la souffrance : ceux 
qui l'expriment le plus ne sont pas les plus altérés puisqu'ils ont encore 
la force de la manifester ».  

 Pour rendre chacun sujet de sa propre traversée de la fragilisation. 
o Aux personnes les plus fragilisées, Jésus demandait : « Veux-tu 

guérir ? » ; « Que veux-tu que je fasse pour toi ? » 



8 
 

 Pour évoquer une expérience dont personne n'est à l'abri  
o Si une malheureuse catégorie de la population est officiellement fragile, 

on risque d'entretenir l'illusion de ne pas être concerné. Or dès que je 
consens à la lucidité (« Cela n'arrive pas qu'aux autres »), un espace 
s'ouvre pour la solidarité : j'ai le sentiment d'appartenir à la même 
humanité.  

 
Quels garde-fous pour la traversée ? 

 Rester dans le non-pouvoir quant au passé.  

 Rester dans le non-savoir quant à l'avenir.  

 Apprendre à se laisser faire. Traverser le temps de la fragilisation comme 
on se laisse aller au sommeil. 

 Regarder la réalité en face : ne pas recouvrir ce pire qui est arrivé. Rester 
debout, les mains vides.  

 Sortir de la fragilisation. L'issue paraît d'abord impossible : intégrer 
l'inintégrable.  
o Être re-suscité par autrui, et ressusciter soi-même. Il y a quelque chose 

de passif et quelque chose d'actif (dans la résurrection de Lazare, Marie 
est re-suscitée par sa sœur, ce n'est pas de son initiative, mais il lui 
appartient de « se lever précipitamment » et d'aller voir les autres.  

o Un chemin que tout être peut emprunter à son rythme : découvrir peu 
à peu que l'aube monte, et se lever.  

o Longtemps, l'inintégrable reste assourdissant. Mais on peut prêter 
l'oreille. Le vide du tombeau intérieur favorise l'ouïe. On est alors seul à 
décider d'accorder ou non de l'importance à ce qu'on entend d'Autre. 

 
Le devenir de l'expérience de fragilisation se laisse entrevoir ainsi : nous ne 
serons plus jamais comme avant ; nous avons rejoint tout être humain dans 
une existence également précaire pour chacun. Nous ne pourrons jamais nous 
passer des autres.  
Dieu s'est glissé, incognito, dans notre horizontalité... Ayant coulé à pic et 
touché le fond, j'ai pu m'appuyer sur le roc de ce que les autres ont fait pour 
moi. Je sais d'expérience que ce fond est solide. Je ne vois pas d’autre roc sur 
lequel continuer à bâtir ma maison. 



9 
 

III. Fragilité de l'autre, fragilité de soi  

a) De la fragilité jaillit la lumière 

Par Jean Vanier 
Dans une époque où l'on ne parle que de compétition, de réussite 
personnelle, de toute puissance, le risque est de ne voir les faibles et les 
fragiles que comme une nuisance. Ces personnes coûtent cher à l'ensemble 
de la société. La simplification est vite faite : ne voir dans la personne fragile 
que son coût.  
 
L'avortement de 90 % des enfants détectés comme porteurs de trisomie 21. 
Se débarrasser des faibles par ignorance : on entend parler de gens qui tuent 
leurs enfants « par compassion ».  
 
Les petits enfants possèdent cet appel à la sagesse qui est comme l'expression 
d'une aspiration vers la lumière. Les règles de « normalité » viennent ensuite 
par l'éducation et l'école. Ce même élan de sagesse est celui qui pousse la 
personne handicapée à puiser en elle des mots ou des gestes qui sont comme 
un trésor fondu dans le creuset de sa vulnérabilité.  
 
La personne avec un handicap souffre avant tout de ne pas se sentir faire 
partie d'une communauté humaine.  
Un petit enfant qui vient de naître connait s'il est aimé ou non. Il est comme 
nourri par une relation aimante. Il est quelqu'un. La relation lui donne vie.  
Nous pouvons, par les liens que nous créons, nous donner vie les uns aux 
autres. Nous pouvons nous engendrer mutuellement. À ce moment-là, nous 
découvrons que de la fragilité jaillit la lumière. 
 
La différence entre la générosité et une relation plus engagée que nous 
pourrions nommer « communion des cœurs ». Dans la générosité, on donne à 
partir d'une place de supériorité. Il faudrait que cette générosité se prolonge 
dans une rencontre, pour que le geste généreux donne vie.  
 
Entrer en communion avec quelqu'un, ce n'est plus exercer un pouvoir. Aller 
de la tête au cœur. Dans l'écoute, je n'ai pas le pouvoir. Une vraie relation 
n'est jamais une relation de pouvoir, mais une communion des cœurs. 

b) Permanence de la fragilité 

Par Xavier Emmanuelli  



10 
 

Dans les sociétés traditionnelles, il y a toujours eu des pauvres. Ces sociétés 
partageaient leur pauvreté parce que, comme il n'y avait pas grand chose, il 
était beaucoup plus facile de faire des gestes d'échange ou de partage. Or, 
dans nos villes modernes, nous sommes tous étrangers les uns aux autres et 
ces gestes ont cessé d'être naturels.  
 
Les gens, pris individuellement, sont plutôt des braves types. C'est à partir du 
moment où ils se fondent dans les intérêts du groupe qu'ils changent de 
caractère et se révèlent d'une sauvagerie et d'une barbarie extrêmes. Voilà 
notre fragilité !  
Malgré cette tendance que nous avons à nous fondre dans le groupe, il faut 
savoir préserver son sens critique et sauvegarder sa liberté, qui est la chose la 
plus fragile qui soit. Nous restons toujours libres de nous identifier ou non.  

c) Une fragilité différente selon les professions de santé 

Par Jean-Marie Gueullette 
 - Rien de noté -  

IV. Fragilité des hommes et chemin spirituel  

a) La fragilité peut devenir une force - un point de vue bouddhiste 

Par Lama Puntso  
Trois aspects de l'enseignement du Bouddha qui permettent de nourrir une 
réflexion sur la fragilité : 

 impermanence :  
o L'impermanence est le caractère même de l'existence. L'existence n'est 

pas une continuité stable. Les choses sans cesse se transforment.  
o Par nature, l'homme est fragile. C'est le déni de cette impermanence 

(résistance au changement, difficulté à s'adapter à la transformation) 
qui rend l'humain fragile.  
 Nous savons que nous allons vieillir et nous faisons comme si cela 

n'allait pas advenir.  
 La maladie fait partie de la vie, mais lorsqu'elle arrive, elle est vécue 

comme une agression.  
o Un des aspects de l'enseignement du Bouddha est la contemplation de 

l'impermanence afin de l'intégrer en profondeur. Une continuelle 
familiarisation qui nous permet un accueil différent. 

 stabilité :  



11 
 

o Nous sommes sans cesse traversés par des émotions perturbatrices : 
attachement, fascination, aversion, colère... À cause de cette instabilité 
émotionnelle, nous sommes largement dépendants des circonstances 
que nous rencontrons. Une des réponses apportées par le Bouddha est 
la méditation. Elle n'est pas seulement une relaxation (elle n'aboutit 
pas à une forme d'encéphalogramme plat) : elle est un chemin qui nous 
permet une rencontre avec la réalité de notre être. Un autre mode de 
connaissance de nous-mêmes.  

 Compassion :  
o Face à la fragilité de l'autre, le Bouddha nous invite à développer la 

compassion. La générosité consiste à rassembler les circonstances qui 
vont permettre à l'autre de mieux vivre, de mieux faire face aux 
situations de vie, et d'utiliser cette fragilité dans le but de se libérer. Le 
Bouddha ajoute deux autres qualités essentielles : l'éthique et la 
patience (une compassion sans éthique peut-être dangereuse).  

 
La voie bouddhiste révèle ce paradoxe : m'ouvrir à l'autre est bénéfique pour 
moi et là où je m'occupe de moi, c'est pour mieux m'ouvrir à l'autre. Nous 
sommes interdépendants.  
 
Le bouddhisme est un chemin de libération : me libérer de l'ignorance qui 
m'empêche de connaître la véritable nature des choses. L'enseignement du 
Bouddha propose de faire de la fragilité un matériau de transformation. 

b) Fécondité de la fragilité - un regard chrétien 

Par Bernard Ugeux  
L'épreuve de la fragilité peut être la plus douloureuse ou la plus féconde des 
expériences humaines :  

 dans certains cas, elle est destructrice : négation de soi, révolte et rupture 
de la relation avec les autres et parfois avec Dieu ;  

 dans d'autres cas, elle est salutaire car elle révèle des ressources 
insoupçonnées, ainsi que le besoin d'être en relation.  

Les psaumes évoquent aussi bien la révolte contre Dieu que la louange et la 
joie de celui qui, du cœur même de sa pauvreté, sait définitivement aimer.  
 
Les Evangiles donnent la priorité aux plus fragiles. Les critères de sainteté 
sont la compassion et la justice vis-à-vis des assoiffés, des malades, des 
prisonniers, des étrangers.  



12 
 

Il existe ainsi dans la tradition chrétienne une attention particulière pour les 
plus fragiles.  
L'engagement des Chrétiens dans la création d'hôpitaux et de congrégation 
au service de la santé et de l'éducation.  
La vie humaine est protégée depuis sa conception jusqu'à sa mort naturelle.  
 
Il faut être prudent quand on parle de la volonté et de la toute-puissance de 
Dieu à une personne souffrante. Il est insupportable de déclarer d'emblée 
telle maladie comme une grâce de Dieu. Il s'agit de témoigner après une 
expérience traversée positivement, et à la première personne.  
A certaines époques, la souffrance a été présentée comme un bien à 
rechercher, ce qui a créé un climat dramatique de culpabilité, de victimisation 
ou de reproche au dieu Tout-Puissant. Les chrétiens n'ont pas d'explication à 
l'énigme du mal et la souffrance n'a pas de valeur en soi. La Bible disculpe 
Dieu comme origine du mal. Elle constate qu'il existe du mal et que l'homme 
use souvent maladroitement de sa liberté face à la tentation.  
 
Si les Chrétiens n'apportent pas d'explication, ils ont une réponse aux 
conséquences de ce mal : compassion, solidarité, justice, proximité aimante. 
 
Sans doute peut-on parler de la toute-puissance de Dieu dans le sens que 
celui-ci est à l'origine de toute vie et qu'il récapitulera toute chose à la fin des 
temps. Mais en ce temps qui est celui de notre histoire, sa toute-puissance 
s'incline devant la liberté humaine : Dieu ne manipule pas les événements et 
n'envoie pas bonheur et malheur plus ou moins arbitrairement sur les uns et 
les autres.  
Il frappe à la porte et il attend notre réponse. Il ne peut que s'offrir. Le visage 
de Dieu qui s'est ainsi révélé en Jésus-Christ est celui de la vulnérabilité.  
La bonne nouvelle est que, même si nous expérimentons encore aujourd'hui 
bien des souffrances, le mal et la mort n'auront pas le dernier mot. 
 
L'épreuve ramène à l'essentiel. Elle rend libre et fécond. Le renoncement à la 
toute-puissance. C'est elle qui fait de nous des êtres de relation (il existe une 
solidarité bouleversante entre les souffrances). Une extraordinaire occasion 
de vivre une démarche spirituelle : nul, s'il n'est comme un enfant, ne peut 
entrer dans le Royaume de Dieu. 
Les personnes dans l'épreuve humanisent, invitent à visiter notre propre 
fragilité. 
 



13 
 

Il y a un feu dans le cœur de ceux qui, ayant subi l'épreuve les yeux fixés sur le 
Christ, ont appris de lui le consentement à la réalité et à la gratuité de 
l'amour. Ainsi humanisés en profondeur et donc transfigurés, ils deviennent 
des signes témoignant que c'est l'amour qui aura le dernier mot. 

c) L'attention soufie à la fragilité 

Par Eric Geoffroy 
Au début de la révélation le Prophète et ses compagnons étaient 
extrêmement fragiles et vulnérables, car l'aristocratie mecquoise s'acharnait 
contre eux.  
Le Prophète était pauvre matériellement, dans son foyer, parfois on mettait 
une pierre sur l'estomac parce qu'on ne mangeait pas tous les jours.  
 
La théologie islamique de la Libération opère un retournement de perspective 
dans la vision complexée, acculturée, que certains musulmans ont de leur 
religion : ce n'est pas l'islam qui aliène les hommes, c'est au contraire 
l'ignorance de ses vraies valeurs prégnantes dans les sociétés « musulmanes » 
modernes, laquelle a produit une inversion entre le message de l'Islam et sa 
réception dans ces sociétés. L'islam initial avait une réelle vocation 
révolutionnaire (rôle qu'ont joué certains musulmans contre l'apartheid). On 
l'entend souvent, l'islam serait la seule force morale qui puisse tenir tête à 
l'impérialisme américain.  
 
La miséricorde est la matrice qui enveloppe tout ce qu'on fait pour 
l'humanité. Nous provenons de cette matrice divine qu'est la miséricorde et 
nous y serons résorbés. Tout vient de la Miséricorde et tout y retourne. C'est 
pour cela que certains oulémas et soufis affirment qu'il n'y a pas d'enfer 
éternel.  
 
Le soufisme s'efforce, quant à la question du rapport entre force ou faiblesse, 
de dépasser les oppositions. Il désigne l'homme accompli comme étant 
l'homme aux deux yeux : l'œil droit dans la puissance que donne Dieu ; l'œil 
gauche dans ce qu'il a de plus fragile. 
 
Pour l’islam, il y a une solidarité ontologique entre les êtres, puisqu’il n’y a 
rien dans la création qui soit autonome.  
 



14 
 

L’engagement même dans la voie soufie revient à une mise en fragilité, parce 
que cette voie consiste à déconstruire, démolir toutes nos illusions, toutes 
nos constructions, toutes nos explications.  
 
Par une sorte d’alchimie spirituelle, mon dénuement matériel va être 
compensé par Dieu et devenir une richesse spirituelle. Mais pour parvenir à 
cela, il faut qu’un travail suffisant sur l’ego ait été mené.  
 


