
1 
 

La vie dessaisie –  
notes de lecture 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Auteur de « La vie dessaisie » Foucauld Guiliani, 2022 

Auteur de cette fiche (sélection de 
phrases marquantes, réaménagement 
et illustrations) 

Olivier Tempéreau, 2026 

 https://oliviertempereau.wixsite.
com/seletolivier 

 olivier.tempereau@gmail.com 

https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier
https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier
mailto:olivier.tempereau@gmail.com


2 
 

Note à l’attention du lecteur (puisque tu es là)  
Lorsqu’un livre me plait, j’ai souvent bien du mal à formuler, une fois la 
dernière page tournée, ce que j’y ai apprécié. J’ai l’impression d’une masse 
difforme au parfum agréable. Alors, je recopie scrupuleusement les passages 
marquants, et je les réorganise à ma façon, pour en arriver à une forme 
digérée, métabolisable…  
Le miel n’est pas le nectar. Il est donc possible que le choix des phrases de 
l’auteur et leur nouvel agencement modifient, détournent, trahissent la 
pensée de l’auteur. C’est inévitable : tout lecteur interprète…  
 
Pour autant, dans le cas présent, la trame, toute simple (l’auteur passe en 
revue un certain nombre de thèmes, en distillant, pour chacun, de belles 
sagesses spirituelles), est absolument inchangée.  
Je me permets quelques légères modifications dans la forme, selon les besoins. 
 
Je t’invite à te faire une idée par toi-même, en allant trouver en librairie cette 
merveille de livre ! 
 
 
 
Note à l’attention de l’auteur (si jamais tu passais par là !)  
Cela ne se fait pas, probablement, ce que je fais (je veux dire : de recopier tant 
de phrases et de les mettre à disposition de tous).  
J'ignore tout du droit, je suis peut-être passible du cachot, mais ça m'est égal : 
mon but est de participer à l'élévation des consciences (à commencer par la 
mienne !), et pour cela, à la diffusion de cette œuvre, parce que j'estime 
qu'elle y contribue.  
Si cela te chiffonne malgré tout, n’hésite pas à m’en faire part. Il peut y avoir, 
notamment, des questions de revenus qui permettent la subsistance (et c’est 
bien légitime). Mais je crois que mon travail contribue plutôt aux ventes qu’il 
ne les restreint (et il s’agit là d’une diffusion TREEEES anecdotique ; on pourra 
en reparler quand Coca-Cola me proposera un sponsoring !) 
 
  



3 
 

 

Sommaire 
I. Situation ..................................................................................................... 6 

a) La nécessité d’un concurrent, pour recréer du tragique .................... 6 
II. L’homme dessaisi ....................................................................................... 7 

a) L’église inhabitable  l’écartèlement ................................................ 7 
b) Soi-même inhabitable  l’éclatement ............................................... 7 
c) Le monde inhabitable  l’abandon ................................................... 8 
d) L’inassimilabilité dans la relation  l’abandon aussi ........................ 8 
e) L’Evangile inhabitable  la folie ........................................................ 9 
f) Tout ça mène au dessaisissement .................................................... 10 
g) Contre la peur, la détresse et l’inquiétude ....................................... 11 

III. La communauté dessaisie ........................................................................ 12 
a) Assumer ensemble le manque de Dieu ............................................ 12 
b) La communauté de chrétiens inhabitable  la dislocation ............. 13 
c) Principes de la communauté théocentrée/dessaisie ........................ 13 
d) La communauté dessaisie dans le monde ........................................ 14 
e) Diverses risques de corruption ......................................................... 16 

 

  



4 
 

  



5 
 

 



6 
 

I. Situation 

a) La nécessité d’un concurrent, pour recréer du tragique 

Selon Camus, le tragique est marqué par un affrontement entre deux forces 
adverses, chacune suffisamment puissante pour espérer l'emporter sur 
l'ennemi. 
L'origine de la peur qui nous mine : on a l'impression de se trouver devant une 
unique masse destructrice. Certes, des forces ennemies s'affrontent. 
Cependant, elles luttent pour la même chose – la domination économique 
mondiale, et produisent les mêmes effets – la dévoration de la nature et la 
destruction des conditions d'une vie bonne.  
Notre époque est dominée par la catégorie du fatal, de la catastrophe jugée 
inévitable.  
Quelle puissance suffisamment universalisable et signifiante peut incarner 
dans l'époque le tragique dont l'absence nous condamne à la peur et, 
finalement, au désespoir ? La foi chrétienne, depuis mon expérience propre.  
 
Camus considère que le christianisme serait une pensée de l'Un plus que de la 
tension entre deux ordres de raison et de valeur. On se trompe en 
considérant le christianisme comme une doctrine achevée :  

 Il est le déploiement passé, présent et futur de la grâce au sein même du 
monde.  

 L'histoire sainte est la somme toujours élargie des fragments de vie 
messianique disséminés au sein du temps historique, expression disparate 
du royaume que Dieu fait advenir.  

 La promesse d'un dépassement du tragique par la parousie, victoire finale 
de Dieu sur tout mal, n'est pas une certitude objective et un gage de 
tranquillité.  

Ainsi, le christianisme n'abolit pas le tragique.  
 
En ressuscitant le tragique au cœur de l'histoire, le christianisme suspend la 
peur. La peur est surmontable parce que l'histoire des vainqueurs, qui la 
produit, n'est pas la seule histoire réelle. Avec la foi surgit une position d'où 
l'on peut penser la réalité historique originalement. Elle nous offre de voir 
dans l'avenir davantage que la répétition d'un présent déjà connu. 
L'alternative chrétienne du royaume : un déjà-présent qui demande à croître.  



7 
 

II. L’homme dessaisi 
Mais comment vérifier que ce que nous nommons « foi » n'est pas lâcheté, 
illusion, stratagème échafaudé par l'esprit que la peur menace ? La 
conscience est prompte à se tromper elle-même en s'inventant les 
représentations qui lui offrent le confort et la sécurité. 
En se réclamant du Christ, le risque est grand de croire sa vie solidement 
fondée, assurée. Dieu est perçu comme un avoir accessible à peu de frais. 
Dieu étant normalisé, l'existence est banalisée.  
Les chrétiens sont pris au piège : d'un côté, l'option identitaire ; d'un autre, le 
christianisme est rejeté du fait que la confiance en l'institution religieuse est 
rompue. Face à de telles alternatives, que faire sinon tenter de vivre l'Évangile 
du Christ et penser la foi comme un dessaisissement à approfondir sans 
cesse ? 

a) L’église inhabitable  l’écartèlement 

L'église n'est pas une maison, mais l'inhabitable par excellence. Car en l'église 
se donne le Tout-Autre. Or celui-ci n'étant ni appropriable ni domesticable, il 
ne peut être l'élément d'un foyer.  
L'expérience éprouvante de l'écartèlement : nous nous découvrons écartelés 
entre le désir de Dieu et la part de notre condition qui hésite à en reconnaître 
l'existence. 
L'écartèlement interdit de considérer l'église comme une demeure acquise, 
conquise.  

b) Soi-même inhabitable  l’éclatement 

Beaucoup de mystiques ont décrit l'intériorité comme la demeure même de 
Dieu. Dieu y veille comme un germe planté qui attend de croître. Habiter 
vraiment l'intériorité, c'est finalement reposer en Dieu. Si Dieu apparaît en 
notre intériorité, comment croire encore que nous pouvons coïncider avec 
nous-mêmes ? L'église n'est donc pas le seul lieu paradoxalement 
inhabitable ; l'intériorité l'est également. En intériorité, se produit alors 
l'éclatement. La subjectivité éclatée est à la fois dépossédée d'elle-même et 
élargie à l'infini.  
 
Le divertissement est une réaction spontanée à l'inhabitabilité de l'être 
intérieur. L'homme se tourne le plus souvent vers le monde extérieur, animé 
par le désir de s'y fondre.  
Les ressorts du capitalisme sont spirituellement défaillants. Les logiques 
d'accumulation infinie et de consumérisme frénétique sont la marque 



8 
 

d'esprits qui cherchent à se fuir jusqu'à fusionner avec les produits de leur 
invention. Notre système économique est, en grande partie, un 
divertissement qui consiste à substituer à la difficulté de faire un avec Dieu la 
fusion passionnée et irréfléchie avec les objets. 
Il est faux de penser que, ayant expérimenté l'inhabitabilité du monde, 
l'alternative se situe entre un ascétisme amer et un hédonisme suicidaire. Il 
s'agit de se relier au monde de façon à y faire resplendir et transparaître la 
grâce.  

c) Le monde inhabitable  l’abandon 

Le monde, comme l'église et l'intériorité avant lui, est inhabitable. Il constitue 
une altérité irréductible à l'homme. La modernité occidentale croit pouvoir 
faire disparaître le monde en tant qu'altérité, en l'artificialisant. Cette 
manière de faire un avec le monde, en en niant la différence où on se 
l'appropriant, est condamnée à l'échec.  
Le monde est création de Dieu. Son altérité renvoie à l'altérité radicale du 
Tout-Autre. Reconnaître l'empreinte du Tout-Autre sur le monde ouvre à 
l'abandon.  
L'abandon est à la relation au monde ce que l'écartèlement est à la relation à 
l'église et ce que l'éclatement est à la relation à l'intériorité.  
Désireux de faire un avec le monde, mais incapable de réaliser par lui-même 
cette unité, l'homme doit opérer un détour par le Tout-Autre afin de se relier 
justement à cette réalité.  
L'homme abandonné découvre intimement que l'altérité du monde lui 
interdit d'en faire sa demeure tranquille ou sont bien privé.  
La nature est comprise comme le signe transparent de l'amour créateur de 
Dieu. Notre tâche est d'entrer en dialogue avec elle, de la cultiver et d'en 
magnifier la splendeur, pour le bien de tous.  

d) L’inassimilabilité dans la relation  l’abandon aussi 

Autrui est à la fois autre que moi et autre moi.  
Nombre de phénomènes entrent en jeu : envie, rivalité, conquérir autrui, 
réduire la ressemblance à l'identité, ôter son altérité, volonté de possession ...  
L'abandon envers autrui se traduit par l'acceptation de son inassimilabilité, 
par le désir de se rendre attentif à lui et de le servir. Cette capacité se 
demande à Dieu, se reçoit de lui et se cultive avec lui comme une grâce, 
s'élargissant à mesure que l'inspiration divine creuse en nous ses voies et ses 
appels.  



9 
 

Il faut ouvrir les yeux sur le retour en force d'un discours pseudo- nietzschéen, 
visant à convaincre les croyants que la charité est utopique. La peur bleue de 
se faire avoir est bourgeoise et non chrétienne : elle résonne à partir d'un 
calcul de coûts et d'opportunités. La rencontre entre l'évêque Bienvenue et le 
bagnard Jean Valjean, dans Les Misérables, illustre parfaitement l'attitude 
d'abandon.  
 
L'abandon ne nie pas que l'autre peut être tenté de profiter d'autrui. Voir en 
l'autre un être unique créé par Dieu et digne d'être aimé ne signifie pas tout 
accepter d'autrui. 
Une certaine charité mal comprise nous persuade qu'accueillir revient à 
accepter tout de l'autre. C'est une erreur. Aimer l'autre, c'est désirer et 
œuvrer à son bien. Si son attitude est contraire à son bien et au bien commun 
il est légitime et nécessaire de fixer des limites. En chaque situation, il faut 
discerner le chemin souhaité par Dieu.  
 
Il importe de se purifier d'une interprétation doloriste du sacrifice. Il ne s'agit 
pas de faire des sacrifices, mais de se faire soi-même sacrifice, c'est-à-dire de 
sa vie une offrande. Le modèle du sacrifice est le Christ lui-même, mort par 
amour et ressuscité.  
Il est faux et dramatique de penser que le don implique forcément la 
souffrance.  

 Le renoncement à une habitude aliénante provoque une peine, qui est la 
marque d'un arrachement à soi-même. Mais à l'endroit de cet 
arrachement fleurit bientôt une vie plus haute, une vie re-née à elle-
même. 

 L'originalité de l'Évangile est au-delà de l'appel au don de soi : elle se 
trouve dans l'idée révolutionnaire que du don de soi découle le véritable 
bonheur.  

e) L’Evangile inhabitable  la folie 

L'Évangile met en crise la partie rationnelle de notre esprit qui ne peut se 
l'approprier.  
En bâtissant un édifice théologique, intellectuel, institutionnel, social et 
moral, la religion est porteuse d'un grand risque : la normalisation de 
l'extraordinaire. L'Évangile se mue alors en vérité officielle, à démontrer et à 
défendre par tous les moyens. Nous avons alors stérilisé l'événement qu'il 
contient en le transformant préalablement en objet, c'est-à-dire en 
phénomène maîtrisable, applicable, paramétré pour convenir à l'empire de la 



10 
 

raison. Isaïe : « Ce peuple m'honore des lèvres mais son cœur est éloigné de 
moi ». L'individu peut s'accommoder, voire secrètement rechercher cette 
fossilisation du religieux. 
 
Consentir à la folie, c'est vivre la pure et simple suspension de la raison ; tirer 
de la folie la confiance en Dieu, c'est entrer dans la foi. 
L'objectif de toute transmission chrétienne pourrait s'énoncer ainsi : conduire 
le néophyte au seuil de la  suspension de la raison. 

f) Tout ça mène au dessaisissement  

Plus le chrétien prend au sérieux le christianisme, plus la conscience d'être 
brisé s'intensifie en lui. Il sent ses repères, ses certitudes, ses appuis se 
dérober sous ses pieds. Il prend la mesure des effets de la relation au Tout-
Autre : écartèlement, éclatement, abandon. Il se découvre incapable de 
charité sans Dieu. Il découvre qu'il doit mourir à lui-même s'il désire vivre au 
plus près du Tout-Autre. Le Tout-Autre ne nous torture pas ; au contraire, il 
nous révèle en tant qu'êtres déchirés, soumis à la contradiction, afin de nous 
libérer du péché qui nous entrave. Il s'agit de se détourner de l'ego, centre 
naturel, au profit de Dieu, centre surnaturel, et cela non pour que le soi 
disparaisse, mais pour qu'il soit recréé. La mort à soi-même n'est pas une 
défaite mais une victoire : elle ouvre à l'alliance avec le Tout-Autre. 
Le Christ est le modèle de la vie dessaisie, dans la mesure où il est, pour le 
chrétien, la figure d'un Dieu qui se dépense totalement jusqu'à la mort, par 
amour pour les hommes. Ignoré par les hommes, il vit comme un errant sur la 
terre. Attentif à tous ceux qui veulent bien l'accueillir, il façonne en eux sa 
demeure et leur offre le don de la vie dessaisie. 
 
Le peuple de Dieu est essentiellement non-puissance. L'identité, comme le 
pouvoir, est ce dont il faut nous dessaisir pour entrer en l'œuvre de la volonté 
divine. L'homme est pris de court dans ses plans, ses projets, sa volonté de 
contrôle. 
 
La vie dessaisie est la vie menée dans une confiance profonde en Dieu. La foi 
n'est pas ici croyance, certitude ou sentiment ; elle est  

 cette dimension de la pensée où la vérité s'abandonne joyeusement, sans 
crainte, à l'entière disposition du créateur. 

 l'acceptation d'encourir le dessaisissement.  
En tant que dessaisissement, la foi ressemble davantage à un 
appauvrissement qu'à un enrichissement. Pourtant, ce qui est perdu étant de 



11 
 

l'ordre de l'illusion, et ce qui est gagné étant une conscience plus nette de la 
vérité, la foi donne l'accès à une réalité autrement plus riche.  
La radicalité de la demande du Christ explique que nous esquivions la plupart 
du temps le dessaisissement. Nous faisons alors de la foi tout autre chose que 
ce qu'elle est réellement : une émotion changeante, une vague inspiration, 
une croyance établie, une illusion de savoir. Pourtant, même l'échec répété 
du dessaisissement contient une étincelle prometteuse : La conscience de 
l'échec est déjà le signe qu'on cultive au fond de soi-même un désir de 
conversion. La vie durant, nous pouvons réduire l'écart qui nous sépare de 
l'Évangile. Pour le saint, l'église n'est plus inhabitable. 
La possibilité de Dieu m'enjoint à me décider : la foi, même la plus vive, 
demeure suspendue à un oui prononcé en dehors de toute certitude 
objective. Le seul point de passage entre le possible et le réel, c'est moi, c'est 
ma décision. 
La foi n'est pas la connaissance d'un objet qui nous reste extérieur, mais 
l'irruption et l'agrandissement en soi-même  de la présence incommensurable 
de Dieu. Comprendre, c'est avoir accès à la chose de l'intérieur et être uni à 
elle, c'est donc ne plus y être lié par le biais du langage rationnel, qui a 
toujours pour effet de creuser une distance entre elle et nous.  
 
Le salut est le processus concret de la réconciliation entre l'homme et Dieu. 
Devenir chrétien, c'est consentir à être brisé, se mettre concrètement en 
situation de l'être et par là même s'ouvrir au salut.  
 
Le choix de la croix est le signe que Dieu ne délaisse pas l'homme qui vit 
l'expérience de la souffrance et de l'injustice. Pourtant, la répétition et la 
prolongation de ces maux ne sont-elles pas la preuve du contraire ? Dieu n'est 
pas la cause de tout ce qui advient, mais l'événement salvateur qui travaille à 
transfigurer la réalité mystérieusement blessée.  
L'absence d'intervention directe de Dieu n’est pas la preuve de l'inexistence 
de Dieu mais la marque d'une puissance qui s'exerce à rebours des critères et 
des habitudes du monde : Dieu exerce sa puissance dans la faiblesse. Il nous 
intime de nous dépenser sans compter pour soulager les peines. 

g) Contre la peur, la détresse et l’inquiétude 

La foi chrétienne peut agir contre la peur contemporaine, en lui substituant la 
détresse et l'inquiétude.  
La détresse et l'inquiétude sont des remèdes paradoxaux à l'atmosphère de 
crise permanente dans laquelle nous sommes plongés. 



12 
 

 La détresse se présente dans le sillage de l'écartèlement, de l'éclatement 
et de l'abandon. Elle émane du sentiment d'être incapable de réaliser la 
conversion évangélique. Elle appelle à l'aide. Elle dispose à recevoir le soin 
que Dieu veut nous prodiguer.  

 L'inquiétude nait de la possibilité jamais vaincue de se renversement 
insidieux. Elle est la marque d'un esprit en éveil. 

III. La communauté dessaisie 

a) Assumer ensemble le manque de Dieu 

Du point de vue spirituel, le rassemblement des chrétiens est l'aveu d'un vide 
intérieur et d'un désir de Dieu ; la tentative d'atteindre collectivement l'état 
de dessaisissement. Au contact de la communauté des chrétiens, le manque 
éprouvé n'est pas comblé mais reconnu, exposé, creusé. L'église est la 
communion des hommes brisés, des hommes ressentant l'absence du dieu 
d'amour et de justice comme le seul vrai scandale de l'existence terrestre.  
Cela équivaut à s'avouer malades, manifester le désir d'être soignés.  
Nietzsche :  

 « Le christianisme a besoin de la maladie. Rendre malade voilà la véritable 
intention de l'église ».  

 « Ce sont les maladies qui empoisonnent et remettent en cause de la 
manière la plus dangereuse notre confiance dans la vie, dans l'homme, en 
nous-mêmes ». 

L'erreur de Nietzsche est de ne pas prendre au sérieux l'hypothèse d'un 
homme qui serait réellement malade. L'antithèse parfaite de l'interprétation 
chrétienne de la condition humaine : 

 la brisure n'est pas hypothétique mais universel. Ce qui varie, en revanche, 
c'est la perception que les hommes en ont ; 

 la brisure est une faiblesse porteuse de grandeur et une occasion de 
recréation par Dieu. Le manque de Dieu n'est pas un manque stérile : à 
partir de lui s'élaborent des formes liturgiques ayant pour fonction de le 
convertir en confiance en Dieu et actions inspirées par Sa grâce. 

 
On parle souvent du doute comme du lot obligé de toute vie religieuse 
authentique. Ce faisant, le risque est de laisser accroire que Dieu se pense 
comme un énoncé intellectuel. Parler de manque décrit mieux la relation 
ambivalente nouée avec l'Absolu et lui rend toute sa charge existentielle.  



13 
 

Le manque n'exclut pas l'espérance des retrouvailles et de la communion à 
Dieu. Le chrétien se meut entre quatre pôles de la vie spirituelle : le manque, 
le désir, la quête et la révélation.  

b) La communauté de chrétiens inhabitable  la dislocation 

L'église est une communauté de manque. Le manque est ce que ses membres 
partagent intimement. Une forme d'association étrange où les personnes sont 
adjointes par ce qu'elles ne possèdent pas. Dès lors, c'est la communauté des 
chrétiens qui doit être, à son tour, qualifiée d'inhabitable. Elle n'offre pas aux 
croyants l'occasion de faire un avec un ensemble plus grand que lui et qui le 
compléterait.  
La communauté de manque produit la dislocation : le fait d'être ramené à soi-
même en tant que manque ; le fait d'être empêché de trouver en la 
communauté une identité collective prédéfinie à laquelle s'assimiler.  
La dislocation n'équivaut pas à la dissolution ou à l'atomisation de la 
communauté.  

 dissolution : quand l'objet qui relie les membres entre eux s'étiole ou 
disparaît ; hors l'objet - le manque - et permanent.  

 atomisation : quand les membres ne partagent plus rien en commun. Or le 
manque est universel. 

 
Avec la dislocation, la communauté se fait le cadre d'un processus 
d'anéantissement des hommes qui est le prélude de leur recréation et non de 
leur disparition1. La communauté inhabitable dispose ses membres à vivre un 
tel dessaisissement et donne en même temps le témoignage d'un 
dessaisissement collectif.  

c) Principes de la communauté théocentrée/dessaisie 

La communauté inhabitable est une communauté transcendée : ni son 
origine, ni sa finalité, ni même l'esprit qui l'anime ne lui appartiennent. Elle 
reçoit de Dieu ce qui la fait vivre. 
 
La communauté inhabitable est également une communauté théocentrée. 
Elle s'applique, par l'intermédiaire de la prière de ses membres et d'une 
liturgie pratiquée collectivement, à recevoir la direction collective dans 
laquelle s'engager. Mais une fois qu'on a dit cela, des difficultés considérables 
surgissent : en toute communauté, le pouvoir est très concrètement exercé 

                                                           
1
 Cf. chapitre « Tout ça mène au dessaisissement » 



14 
 

par des personnes. (Pistes de remèdes : auto-destitution, aveu de l'incapacité 
à réaliser le royaume de Dieu). 
 
La communauté théocentrée n'est pas une communauté qui négligerait les 
problèmes concrets de ses membres. Dans la théologie de la libération, les 
communautés ecclésiales de base se rassemblent pour entendre la Parole de 
Dieu, mettre leurs difficultés en commun et les résoudre selon l'inspiration de 
l'Évangile.  
 
La communauté dessaisie ne possède pas d'identité fixe pour la simple raison 
que ses missions lui sont révélées progressivement. Penser en terme de 
vocation et non d'identité est la seule manière de s'ouvrir évangéliquement à 
l'imprévisible. 
 
La communauté dessaisie offre à chacun de ses membres l'occasion de 
découvrir les dons qui sont les siens et par lesquels il peut se mettre au 
service de ses frères (sagesse, connaissance, foi, guérison, ...) : « nous 
sommes un seul corps dans le Christ ». Cette métaphore du corps permet de 
souligner au moins trois choses : la solidarité, le caractère non superflu des 
personnes, la diversité des missions.  
 
Il faut penser l’église comme un organisme en perpétuelle croissance. Le 
corps-communauté chrétien est un corps difforme, instable en raison même 
de sa dynamique de croissance. 

d) La communauté dessaisie dans le monde 

Le Tout-Autre n'adresse pas seulement son appel à chaque personne 
séparément, mais également aux hommes en tant que peuple.  
Le théocentrisme ne se solde pas par une coupure avec les hommes 
extérieurs à la communauté chrétienne. Le détour par l'absolu raccourcit 
paradoxalement la distance qui sépare d'autrui. Du statut d'étranger, il passe 
au statut de frère en Dieu.  
 
L'État et le Marché façonnent de concert un individu-type dont les besoins 
correspondent aux offres proposées par ces deux instances. 

 Au moyen de la loi contraignante et de l'élaboration d'une identité 
nationale, l'état fabrique de l'unité culturelle.  

 À travers la standardisation industrielle et l'idéologie publicitaire, le 
marché adjoint à cette unité politique une uniformité économique. 



15 
 

L'église a des effets sur les hommes qui la distinguent de l'État et du marché 
modernes. À la différence de l'État et du marché, qui travaillent à produire du 
semblable avec de la diversité, l'église, par le biais d'un ensemble de 
conditions sacramentelles, spirituelles et matérielles, œuvre à l'émergence de 
personnes uniques. Elle met chacun en situation de recevoir ses vocations 
d'un face-à-face avec le Tout-Autre.  
Face à l'universel uniformisateur défendu par l'État, l'église se doit d'incarner 
un universel à la fois ancrée localement (à travers la vie fraternelle des 
communautés), transfrontalier et tourné vers le bien commun. 
 
La communauté théocentrée prend position vis-à-vis du politique. À 
l'alternative classique : « rester extérieur au pouvoir ou agir à l'intérieur du 
pouvoir », elle substitue deux logiques, chacune valable selon les 
circonstances : « s'élever contre les décisions injustes prise par le pouvoir », 
« agir avec le pouvoir dans la réalisation des décisions justes ».  
Faire de la politique peut consister, pour les chrétiens, à prendre conscience 
des activités et lieux précis (économiques, professionnels, sociaux...) par 
lesquelles les pouvoirs façonnent les individus et à interroger les finalités de 
ces activités et ces lieux à la lumière des commandements évangéliques.  
La foi chrétienne poursuit une tâche tout à la fois plus humble et plus 
ambitieuse que la prise du pouvoir :  

 rendre sensible et accroître l'existence au sein du monde de ce royaume 
de Dieu, pour que cette alternative soit le défi que la charité adresse à 
l'égoïsme et au cynisme des puissants, rendus incapables de l'ignorer et de 
l'étouffer.  

 la recréation des esprits et des structures sociales, afin de rendre possible 
une histoire simple, capable de concurrencer et de renverser l'histoire 
anthropocentrée gouvernée par la volonté de puissance. 

 
Mais que dirons-nous à ceux qui n'entendent aucun appel, ni aucune réponse 
du Tout-Autre ?  
« Console-toi, tu ne me chercherais pas si tu ne m'avais pas trouvé » 
Il revient aux chrétiens de faire entendre l'actualité indémodable du message 
évangélique. 
 

La communauté ne peut jamais être dite en état d'achèvement. Sa tâche, 
tendant à la transfiguration de toute réalité, et par essence infinie. Partout où 
au mal répond l'amour, un miracle a lieu : la loi naturelle et sociale des causes 



16 
 

et des effets est démentie, le déterminisme passionnel est vaincu, l'espérance 
en Dieu s'en trouve vivifié.  

e) Diverses risques de corruption 

 L'homme se découvre recréé par Dieu, appelé et disposé par lui au don de 
soi, au service d'autrui, à la charité. Cet appel est vécu dans la foi ; 
chercher à le traduire dans le langage moral du devoir lui fait perdre son 
sens et sa fécondité.  

 La culture chrétienne n'est pas la foi chrétienne. Sans la seconde, la 
première n'a aucun sens.  

 La religion chrétienne est un appui dans le déploiement de la foi 
individuelle. Elle-même ne doit en aucun cas se poser en objet de foi. 

 Si la foi est bien de l'ordre de l'abandon confiant en Dieu, alors elle est une 
démarche intérieure personnelle et ne peut être transmise. Comment 
articuler la transmission de la doctrine religieuse et le dessaisissement ? Le 
risque est que la première étouffe la seconde.  

 Si nous cherchions à diminuer l'écart qui nous sépare de la sainteté, notre 
rapport au monde changerait. Toute action et toute œuvre seraient 
louange. Ce mode d'existence s’ébauche dès à présent dans des 
communautés religieuses, des lieux de vie alternatifs (ZAD), des cultures 
indigènes. N'aurions-nous pas abandonné les principes que nous 
proclamons ? 

 L'église est un rassemblement d'assoiffés, non de personnes comblées. 
Mais laissons-nous vraiment transparaître cet état de soif ?  

 Se dessaisir de Dieu est une pratique à entretenir sans cesse, faute de quoi 
la foi se perd ou se mute en son contraire : assurance tranquille, certitude 
de posséder la vérité, bonne conscience narcissique. 

 
 
 
 
 

 


