
1 
 

L’arche avait pour voilure une vigne 
– notes de lecture 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

Auteur L’arche avait pour voilure une 
vigne 

Lanza del Vasto, 1978 

Auteur de cette fiche (sélection de 
phrases marquantes, réaménagement 
et illustrations) 

Olivier Tempéreau, 2023 

 https://oliviertempereau.wixsite.
com/seletolivier 

 olivier.tempereau@gmail.com 

  

https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier
https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier
mailto:olivier.tempereau@gmail.com


2 
 

Note à l’attention du lecteur (puisque tu es là)  
Lorsqu’un livre me plait, j’ai souvent bien du mal à formuler, une fois la 
dernière page tournée, ce que j’y ai apprécié. J’ai l’impression d’une masse 
difforme au parfum agréable. Alors, je recopie scrupuleusement les passages 
marquants, et je les réorganise à ma façon, pour en arriver à une forme 
digérée, métabolisable…  
Le miel n’est pas le nectar. Il est donc possible que le choix des phrases de 
l’auteur et leur nouvel agencement modifient, détournent, trahissent la 
pensée de l’auteur. C’est inévitable : tout lecteur interprète…  
Quelques informations techniques : 

 les mots en italique, la plupart des titres et les dessins sont des ajouts 
personnels. Hormis ces exceptions, tout le reste est de l’auteur (je me 
permets quelques légères modifications dans la forme, selon les besoins) 

 je ne redonne pas systématiquement les numéros de page des citations, 
mais, au besoin, je peux dans certains cas te les faire parvenir. 

 le texte souligné fait référence au dessin placé à proximité. 

 je t’invite à te faire une idée par toi-même, en allant trouver en librairie 
cette merveille de livre ! 

 
Note à l’attention de l’auteur (si jamais tu passais par là !)  
Cela ne se fait pas, probablement, ce que je fais (je veux dire : de recopier tant 
de phrases et de les mettre à disposition de tous).  
J'ignore tout du droit, je suis peut-être passible du cachot, mais ça m'est égal : 
mon but est de participer à l'élévation des consciences (à commencer par la 
mienne !), et pour cela, à la diffusion de cette œuvre, parce que j'estime 
qu'elle y contribue.  
Si cela te chiffonne malgré tout, n’hésite pas à m’en faire part. Il peut y avoir, 
notamment, des questions de revenus qui permettent la subsistance (et c’est 
bien légitime). Mais je crois que mon travail contribue plutôt aux ventes qu’il 
ne les restreint (et il s’agit là d’une diffusion TREEEES anecdotique ; on pourra 
en reparler quand Coca-Cola me proposera un sponsoring !)  



3 
 

Sommaire 
I. Cheminement de fondation de Lanza ........................................................ 4 
II. Position religieuse de l’Arche : un pont ..................................................... 6 

1. Les relations interreligieuses : poser la question ................................... 6 
2. Et y répondre dans un cheminement ..................................................... 6 

III. L’enseignement de l’arche ................................................................... 11 
IV. Les vœux ............................................................................................... 12 

1. Vœu du travail ...................................................................................... 12 
2. Vœux de responsabilité et d’obéissance .............................................. 15 

a) Vœu d’obéissance ............................................................................ 16 
b) Vœu de responsabilité ..................................................................... 17 

4. Vœu de purification .............................................................................. 18 
5. Vœu de pauvreté .................................................................................. 19 
6. Vœu de véracité ................................................................................... 20 
7. Vœu de non-violence ........................................................................... 21 

a) Considérations générales ................................................................. 21 
b) Végétarisme ..................................................................................... 22 
c) Guerre et activisme non-violence .................................................... 22 

V. Vie quotidienne de l’Arche ....................................................................... 27 
1. La règle et l’esprit de la règle ............................................................... 27 

a) La règle ............................................................................................. 27 
b) L’esprit de la règle ............................................................................ 28 

2. Education .............................................................................................. 28 
3. Gouvernance ........................................................................................ 29 

a) Autorité vs pouvoir ........................................................................... 29 
b) Rôle du fondateur / évolution .......................................................... 29 
c) De l’unanimité .................................................................................. 29 

4. L’âme sociétale de l’arche .................................................................... 30 
5. La bonne taille et l’essaimage .............................................................. 32 
6. Ordre et mouvement ........................................................................... 33 

a) De l’ordre .......................................................................................... 33 
b) Du mouvement ................................................................................. 34 

7. La fête ................................................................................................... 34 
VI. Choses très concrets ............................................................................. 36 

1. Des fondations possibles ...................................................................... 36 
2. Degrés d’engagement .......................................................................... 36 
3. Mariage (p 205-207) ............................................................................. 37 
4. L’arche aujourd’hui............................................................................... 37 

VII. Les prières ............................................................................................ 37 
VIII. Vue d’ensemble dessinée ..................................................................... 38 
 



4 
 

I. Cheminement de fondation de Lanza 
 Vagabond en occident, et, en Inde, être enfin comme tout le monde 

o p 9-10 : vagabond, j'étais fier de mon indigence totale, jaloux de ma 
liberté  

o P 14 : dans mes patries, les gens m'ont toujours reproché de ne pas 
être comme tout le monde. Faire comme tout le monde est un bonheur 
extraordinaire que je goûte ici pour la première fois. Comme tout le 
monde,  
 je vais nus pieds dans des sandales, je m'assieds par terre, je dors 

par terre, je mange par terre avec mes doigts, j'ai deux robes : une 
sur moi et l'autre sur la branche à sécher 

 je pense à des choses plus intéressantes que mes intérêts : chanter, 
prier, réfléchir 

 Hésitations, revirements, affinage (de l’errance à la structure) 
o p 16 : ordre errant ? 
o p 22 : je réfléchissais et découvrais pas à pas les lacunes et erreurs de 

mon affaire. 
o P 22 
 Faire soi-même ce dont on a besoin => problème d'atelier, de 

logement, d'outillage 
 et les femmes, qu'en fais-tu ? 

o p 23 :  
 je regardais un laboureur. Si tous les soldats, si tous les ouvriers 

d'usine, s'arrachaient à leur esclavage pour me suivre, est-ce à moi 
de dire au laboureur « laisse ta besogne et suis-moi », ou à lui de me 
dire « prends le mancheron et suis l'âne ou bien cesse de manger du 
pain » ? 

 P 24 : autre erreur : s'en prendre à l'armée pour combattre la guerre 
 P 24 : je rentrais désarmé, démuni, désemparé 

 ne pas faire à la force du poignet, attendre la validation  
o P 15 : une voix m'appela ; il n'y avait personne « Shantidas, que fais tu 

là ? Rentre et fonde ». 
o p 13 : la preuve en fut que les moyens se présentèrent d'eux-mêmes.  
o p 18 : la voix était pressante. Il n'y avait pas de temps à perdre : il 

fallait, il fallait ! Ainsi pensent les fous... Il ne se passa pas 5 ans, mais 
bien 10, avant qu'avec trois autres, il lui fût donné de faire le premier 
pas. 

o P 19 : es-tu appelé ?  
 Car si tu ne l'es pas, tu auras beau t'efforcer, il n'en résultera rien.  



5 
 

 Mais si tu es appelé, tout ce qui est nécessaire à la réussite te sera 
donné jour après jour, y compris les connaissances et les vertus. 

 J'étais tout au fond sûr de l'être. Je ne doutais pas de l'appel, mais 
bien de moi-même. 

 Lente maturation, solitude 
o P 20 : je n'étais pas mûr. Quand je serai mûr, l'œuvre se produira 

comme le fruit, de lui-même, se détache de la branche.  
o P 24 : attendre, car la nuit est venue où on ne peut rien faire. Rien, 

vraiment ? Si :  
 travailler sur soi-même, vaincre la colère, l'orgueil, la rapacité, 

l'attachement, la couardise 
 prier 

o p 25 : ce fût à l'ombre que se façonnaient en moi les diverses pièces 
que, le jour marqué, je n'eus qu'à cheviller ensemble pour bâtir l'Arche. 

o P 25 : j'avais sans le savoir avancé d'un grand pas.  
o jusqu’à p 44 : long passage plus personnel sur la maturation du projet. 
o p 182 : sept ans d’attente, quatre ans de préparation. J’ai crié dans le 

désert. Pendant vingt-trois ans, j’ai eu affaire à des faces grises et des 
dos ronds. 

 Vision ! 
o P 53 : j’étais assis à un bout de la longue tablée de trente amis tous 

joyeux, tous unis pour fêter le bonheur et la vie, et je me 
disais : « viendra le temps où il en sera tous les jours ainsi ». 

 échecs 
o P 63 : notre tort fut d’incorporer quiconque se présentait et de croire 

que, grâce à la non-violence, nous serions capables de les convertir et 
de les corriger 

o p 215 : notre première communauté était un moyeu sans roue, et ce fut 
en partie la raison de son échec 

 Dans « Les étapes » : belles formules communautaires 

  



6 
 

II. Position religieuse de l’Arche : un pont 

1. Les relations interreligieuses : poser la question 
Questionnement de départ avec Gandhi 

 P 222 : comment devons-nous regarder une haute figure, 
indiscutablement sainte, comme celle de Gandhi ?  
o qui s’est rapproché du Christ autrement qu’en disant « Seigneur, 

Seigneur » ;  
o qui a donné des preuves de la vérité du Sermon sur la Montagne ; 
o p 12 : qui apporte le complément à l'enseignement du Christ. 

 
Réponse simple et spontanée : il est bon qu’il y ait plusieurs religions 

 il plait à Dieu de se faire adorer sous des noms divers et des formes 
diverses par des peuples divers. 

 le Créateur, dans sa richesse et bonté, a, de même, peuplé le monde 
d'espèces innombrables et les unes dépassant les autres ; mais toutes ont 
leur valeur et leur variété a sa valeur aussi. 

 
Ma Lanza provoque pour forcer à creuser… « ma religion est la meilleure » 

 p 247 : J'ai beau penser que la rose est la plus belle de toutes les fleurs, je 
ne me fais pas un devoir de cracher sur le lis 

 p 235 : st Augustin : « La religion chrétienne est connue depuis le 
commencement du monde ; c'est seulement depuis que le verbe s'est 
incarné en Jésus-Christ qu'on l'appelle chrétienne » 

 p 224 : j’affirme (textes d’Ecriture bien clairs et bien précis à l’appui) que 
j’ai la seule bonne religion au monde, et qu’en dehors, il n’y a qu’erreur. 
Comment est-elle possible, alors, la conciliation ?  

2. Et y répondre dans un cheminement 
Choix délibéré du non-jugement 

 Nous ne nous donnons pas en principe l’égalité de toutes les religions, 
mais nous nous donnons pour règle de ne discuter ni l’égalité ni l’inégalité. 
Ne pas abaisser les choses de la foi au plan des discussions. 

 Devant les différences, nous nous exercerons à la discipline mentale de 
suspendre le jugement. 

 Chaque fois que l'infini entre dans le raisonnement, il efface les 
contradictions et concilie les opposés : la fusion des figures les unes dans 
les autres s'opère à l'infini. 

 « Bienheureux les purs car ils verront Dieu »… Nous n'entrerons pas dans 
la vérité en aiguisant des arguments mais en purifiant de cœur. 



7 
 

Chemin de purification 

 De fait, quelle est la fin de toute religion, si ce n'est la purification du cœur 
et l'entrée dans la vérité ? 

 La purification de soi, la connaissance de soi, la possession de soi, le don 
de soi, le contact réel, l'expérience directe de notre propre âme comme 
unité intérieure et comme image de Dieu.  

 Sans expérience de tout ça, c'est discussion d'aveugles au sujet des 
couleurs ! 

 Dans le silence intérieur, il n'y a pas de discussions 

 Celui qui est entré dans le silence intérieur a une langue commune avec 
tous ceux, parlant pourtant une langue différente de la sienne, connaissent 
aussi le silence intérieur 

 
En passant par ma religion 

 Des enseignements pour te conduire là, tu les trouveras dans les textes 
sacrés de ta religion ; et il est meilleur pour toi que tu t'appliques à ces 
textes-là, dans lesquels tu as été élevé depuis l'enfance : tu as plus de 
chance de les pénétrer. 

 P 131 : la position religieuse de l’arche est de fidélité pour chacun à sa 
propre famille religieuse et de profond respect pour celle des autres. 

 P 234 : L’enseignement de l'arche invite à rechercher une famille de foi ou 
à accepter la sienne, à revenir sur ses répugnances. 

 p 9 : je m'étais, non sans peine, converti à ma propre religion, et j'avais 
assez à faire à en méditer les écritures et en appliquer les 
commandements. Si l'on me disait « êtes-vous chrétien ? », je répondais 
« j'essaie de l'être ». 

 P 128 : ne pas souffrir de mélanges avec des enseignements étrangers, 
même si ces enseignements sont d’une valeur que nous n’avons pas à 
discuter. La mousse au chocolat est une chose excellente, la soupe à 
l’oignon est une chose excellente. Ce sont deux choses excellentes à 
condition de n’être pas versées l’une dans l’autre.  

 La doctrine est un tout, elle s’applique à tous les plans de la vie. On n’y 
picore pas au hasard et chacun à sa guise. 

 
Rechercher le commun 

 Rappelons les hommages et les témoignages que les traditions se font les 
unes aux autres :  
o Abraham paie tribut à Melchisédech ; 
o la reine de Saba porte l'or et l'encens à Salomon ; 



8 
 

o Jean-Baptiste désigne Jésus comme "Agneau de Dieu qui enlève le 
péché du monde" ; 

o Les mages d'orient apportent à l'enfant Jésus or, encens et myrrhe ; 
o Jésus témoigne pour la loi de Moïse. 

 Instaurer un ordre ouvert à tout ce qui est pur dans les autres religions. 

 Donner un enseignement qui enseigne d'abord le fond commun, plutôt 
qu'un enseignement catholique ?  

 y a-t-il dans l'enseignement de l'arche quelque chose qui ne se trouve nulle 
part ailleurs ? Oui, et c'est justement ce qui est enseigné partout, depuis le 
commencement du monde, sous différentes figures. Généralement, on se 
dispute au sujet des contradictions entre ces figures. Les mêmes vérités 
sont enseignées depuis toujours, avec un éclairage qui en vivifie une 
partie et qui en tue une autre.  

 Nous nous occuperons d'abord du fond commun. Nous en mesurerons la 
profondeur, la hauteur et la largeur. 

 Nous ne soutenons pas que toutes les religions soient égales, mais qu’elles 
ont une commune origine où nous devons puiser les raisons de l’entente. 

 
Aucune religion n’est parfaite 

 Il n'existe aucun texte sacré dans aucune langue qui ne soit chargé 
d'obscurités, de saillies déconcertantes, pour étonner, pour stimuler, pour 
montrer que celui qui parle n'est pas un "raisonneur de ce siècle", mais 
que c'est la voix de Dieu à quoi il n'y a rien à répondre. Nous rencontrerons 
aussi d'innombrables, temporairement insolubles contradictions dans nos 
textes et dans nos doctrines. 

 Le corps de notre religion, c’est l’Institution et c’est le groupe humain dans 
laquelle il s’incarne. Ce groupe est plein de défauts. Le corps est voulu par 
Dieu, avec ses limitations et ses faiblesses. Et le fait que le corps a des 
limitations et des faiblesses ne doit en rien nous le faire rejeter ou renier. 

 
Religion : un corps et une âme 

 Défendre le corps, mais le moins possible 
o La sagesse nous conseille d'obéir à la nécessité du soin du corps, afin 

qu'il soit en état de servir. Ce soin du corps va me forcer à certaines 
démarches : prendre, tirer à moi, me défendre. 

o De même, l'appartenance à une religion déterminée nous obligera à 
certains actes de défense.  

o Pour notre corps comme pour l'institution, faire le nécessaire et c'est 
tout : défendons-les sobrement. 

 Considérer l’âme, autant que possible 



9 
 

o Notre religion a aussi une âme. Cette âme est ouverte à Dieu et à tous 
les adorateurs de Dieu. Mon corps s'oppose à tous les autres corps, 
mais mon âme ne s'oppose à aucune âme. 

 
Religion : un corps et une âme… dit autrement… et ça résume un peu tout 

 Dans la religion, il faut considérer trois éléments : 
o l'esprit et la vie religieuse personnelle (disons que c’est l’âme ?) 
o la tradition religieuse :  
 Nous ne pouvons nous contenter d'une religion que nous ayons 

faite nous-mêmes. La révélation religieuse a été transmise par des 
prophètes, des sages, des saints, des docteurs. Il serait 
présomptueux de croire que l'on va se passer de tout cela, et que la 
religion, « c'est une affaire entre moi et Dieu ». Nous avons un 
héritage merveilleux à recueillir.  

 Avoir une tradition veut dire s'appuyer dessus et non s'enfermer 
dedans. La tradition a toujours besoin d'être vivifiée. 

 Fidélité à notre tradition, ouverture aux autres. L'ouverture ne vaut 
qu'en raison de la fidélité. Relation n'est pas confusion et mélange 
informe. 

o la confession : il peut y avoir plusieurs confessions dans une même 
tradition. Si la tradition nous rattache à nos ancêtres, la confession 
nous rattache à nos frères de foi. 

 
Le rôle de l’arche :  

 Un pont 
o P 21 : voici encore une tâche qui s'impose aux futurs Gandhiens 

d'occident : la réconciliation religieuse. 
o l’arche est un ordre aujourd’hui presque uniquement composé de 

catholiques fidèles à leur Eglise, mais qui ne sera jamais un ordre 
chrétien ; 
 Position difficile à comprendre et à tenir, 
 mais notre indépendance est la condition même de notre vocation : 

servir de joint et de pont. 
o P 82 : La religion qui divise au lieu de relier manque son but. 
o P 82 : Nous étendons le regard et l’élan du cœur au-delà des limites 

historiques de notre église. 
o p 95 : L’arche est faite de la rencontre entre Orient et Occident. 

 saint patron ; Jean-Baptiste :  
o parce que c’est le seul des saints que l’Église reconnaisse et vénère qui 

n’était pas chrétien 



10 
 

o il n’a pas suivi Jésus, et Jésus n’a jamais trouvé mauvais qu’il ne le suivit 
pas (« Laissez-le : celui qui n’est pas contre moi est avec moi ») 

o le joint entre toutes les traditions religieuses (l’ascète, type de saint 
qu’on trouve dans toutes les grandes religions) 

 P 99 :  
o ce n’est pas un ordre religieux, ni monacal, ni sacerdotal,  
o cependant, la prière, la méditation, le culte, la vie intérieure, la 

recherche de la volonté de Dieu y ont la première place. 

 p 107 
o L’ordre se défend de vouloir instaurer une religion nouvelle. 
o Son effort porte sur : 
 réconciliation humaine ; 
 purification des moyens d’existence ; 
 orientation vers la vie spirituelle (p 246 : la mission de l'arche est de 

pousser à passer de l'état profane à l'état religieux, non d'une 
religion à une autre) ; 

 initiation aux voies de la sagesse. 
o l’ordre ne se pose pas sur le même plan que l’Église (dogme, liturgie, 

sacrements) et ne peut donc pas se heurter à elle 
 P 82 : la religion est la seule chose qui relie en profondeur et en 

vérité. c’est pourquoi nous acceptons la nôtre et respectons 
l’autorité religieuse instituée, d’un respect conscient et vigilant qui 
est tout autre qu’une obéissance aveugle. 

 P 82 : Ce n’est pas en le clergé que nous avons à croire : c’est en 
Celui devant lequel même la plus haute perfection n’est que peu de 
chose. 

 P 226 : L’institution historique à laquelle je me rattache n'est pas ce 
que j'adore : elle est l'instrument de mon adoration. 

 Notre règle invite chaque homme à se convertir à sa propre religion, à en 
approfondir les textes, à en observer, seul ou par libres groupes, le culte. 

 Le temps de la prière et des exercices spirituels est un temps qui 
demande à être gagné. Il faut gagner ce temps, comme le pain, à la sueur 
de son front. Celui qui l’a gagné en comprend seul le prix. 

 p 237 et autour : autres trucs intéressants sur les religions… 

  



11 
 

III.  L’enseignement de l’arche 
 P 129 : L’enseignement comporte deux faces :  

o vie intérieure et non-violence ;  
 la non-violence est la conséquence pratique de la vie intérieure 
 nourrissent la vie intérieure : la méditation, la prière, les exercices 

corporels et mentaux, les retraites, les jeûnes, les veilles, les 
pèlerinages et autres expériences ascétiques 

o réconciliation religieuse : ouverture aux religions qui ne sont pas la 
nôtre 

 où trouver l’enseignement 

Enseignement de l’arche Nouvelles de l’arche 
L’homme libre et les ânes sauvages 

Spirituel Approche de la vie intérieure 

Pour le vagabond solitaire, mais aussi 
vie communautaire, ville, nature, 
liberté, vérité, évidence, Dieu 

Principes et préceptes du retour à 
l’évidence 

Interprétation du péché originel Chapitre final de la Montée des âmes 
vivantes 

Effets du péché sur les civilisations Les quatre fléaux 

Non-violence Les quatre fléaux, chapitre V 
Pèlerinage aux sources, chapitre IV 
Vinôbâ, chapitres III, VII, X 
Approches de la vie intérieure (4 
chapitres listés) 

Clé de tout le reste Trinité spirituelle 

 
  



12 
 

IV. Les vœux  
 P 121 : Mon vœu est devant moi comme un chemin tracé. 

 P 121 : Le vœu décide pour nous, tranche, nous libère de l’attachement, 
de l’angoisse de l’hésitation et de l’erreur. 

 P 117 : Le parjure est un crime égal à l’homicide, et pire, car il attente à 
l’éternel. 

 Gandhi : « La pérennité des lois de la nature et le retour du soleil chaque 
matin sont l’admirable signe de la fidélité du Créateur à ses vœux ». 

 Si donc nous osons faire vœu, c’est que notre part d’éternité a prévalu, 
mais si c’est à faux ou en vain, cette part est brûlée. 

 P 120 : Le vœu est un engagement envers Dieu ; le serment est un 
engagement envers les hommes.  

 Celui qui manque à son serment fait directement injure à tous les autres. 
Voilà pourquoi tout compagnon a le droit de refuser l’entrée au postulant 
en lequel il n’a pas une confiance totale.  

 P 118 : Si vous ne prenez appui que sur vos seules forces, je vous dis, moi, 
de ne pas jurer du tout.  

 P 120 : Nous faisons vœu de nous maintenir et de nous avancer dans la 
direction des sept accomplissements.  

 
P 114 – 115 :  
1. Travail des mains 
2. Obéissance aux règles 
3. Assumer la responsabilité de nos actes 
4. Nous purifier (domination, attachements, convoitises, vanités) 
5. Vivre de façon simple (pauvreté) 
6. Servir la vérité 
7. Non-violence 

1. Vœu du travail 
Travail : triste état actuel  

 De l’esprit de lucre et de la recherche systématique du plaisir résulte une 
multiplication des désirs et des besoins. D’où la multiplication des travaux 
pas nécessaires, tout à fait inutiles et destructifs. 

 Loi qui assigne un prix de peine à payer pour acquérir tout bien, et à faire 
glisser cette part de peine sur quelqu’un d’autre. 

 Esclaves sont tous les salariés, car ni la direction du travail ni le fruit du 
travail n’appartiennent au travailleur, et le travail n’est jamais fait pour 
l’amour du travail, mais pour l’amour du salaire. 

 



13 
 

Phrases de transition : que le travail tourne le dos au péché originel 

 Heureux les « manœuvres » pour l’esprit ; mais malheureux sont ceux qui 
n’ont l’esprit à aucun degré ; qui travaillent pour tous ceux qui – par la ruse 
et la malice – ne travaillent pas : le châtiment, au lieu de les purifier, les 
écrase et devient un véritable enfer, c’est-à-dire une souffrance pour rien, 
d’où résultent l’envie et la révolte. 

 Le travail volontaire des mains se distingue de tous les travaux qui se font 
dans le monde : dans notre civilisation comme dans toutes les autres, ne 
travaille que celui qui y est forcé par les hommes et par les circonstances. 

 P 124 : Le travail a été institué avant le péché. Il est une issue au péché, 
une manière d’en sortir, une purification, à condition que le travail 
même ne soit pas marqué par ce qui fait le péché originel : l’esprit de 
lucre et de ruse. 

 P 131 : Le péché originel est l’intelligence tournée vers le profit et le 
pouvoir. Elle entraine la perte de la connaissance de l’Un, la rivalité et la 
violence. Son remède est la conversion, ou retour à la conscience, au 
sacrifice, au don de soi. 

 P 124 : Notre travail sera donc inspiré par le don, le service, le sacrifice. Il 
devient alors purification ; il va dans le sens de la volonté de Dieu, et il va 
à la complétude et à l’épanouissement de l’homme.  

 
Le travail à l’Arche 

 Pour l’épanouissement humain 
o P 125 : Dans notre métier, l’important n’est pas la production mais 

l’homme, l’harmonie de l’homme, l’épanouissement de l’homme dans 
le travail. La vie ne commence pas à la fin de la journée de travail, ni 
aux vacances, ni au jour de la retraite, demain ou dans mille ans : la 
vie, c’est maintenant et c’est dans le travail. 

o p 100 : L’équilibre de l’être humain : c’est en faisant que l’homme se 
fait. 

o p 100 : Alternance bien calculée [de toutes formes de travaux, fêtes, vie 
intérieure, actions non violentes] doit remplir les jours de l’homme et 
lui permettre de s’accomplir. 

o P 124 : Nous tendrons à laisser vivre, à laisser perdre, à  ne pas tirer 
jusqu’au bout, à ne pas tirer sur les hommes, ni sur la terre, ni sur les 
animaux. 

o P 127 : Une fois la suffisance obtenue, on s’arrête. Nous gagnons ainsi 
du temps pour la prière, pour la musique, pour l’étude, pour la 
méditation. 

o P 124 : Nous n’entendons jamais exploiter, mais cultiver. 



14 
 

 Rapports humains dans le travail 
o P 124 : Le salariat doit être aboli et tenu pour une injure à l’humanité. 
o P 127 : Nous sommes très différents d’une corporation : nous sommes 

un corps aux multiples métiers, unis parce qu’ils font vivre ce même 
corps. 

 Echanges avec l’extérieur 
o P 125 : Il nous est défendu d’acheter quelque chose pour le revendre.  
o p 99 : On ne vend pas son travail et on n’achète pas celui d’autrui. 
o P 125 : Nous nous inquiéterons de savoir pourquoi un produit coute si 

peu et s’il n’est pas le fruit d’une injustice, d’une oppression, d’un 
massacre, et si notre achat n’est pas une complicité, un 
acquiescement aux opérations qui ont apporté ce bien sur le marché. 

o p 104 : Il faut tendre à ce que tous les métiers qui font vivre soient 
représentés dans la communauté rurale. 

 Simplicité 
o P 125 : Nos métiers sont ceux qui répondent aux vrais besoins : la 

nourriture, l’habit, le toit, l’outil ; ajoutons la propreté et la beauté. 
o P 126 : Si nous avons besoin d’outils compliqués, nous serons tout de 

suite réduits à l’esclavage, enchaînés à eux.  
o P 126 : L’outillage simple exige l’habileté, mais l’outillage compliqué 

entraîne la perte de cette habileté et la dépendance. 
o p 99 : travail au moyen de l’outillage le plus simple. 
o p 100 : Le travail des mains a pour but l’obtention du pain quotidien par 

des moyens purs. 

 Tout l’monde au boulot : levier « passif » (par opposition à l’action 
militante) de pacification 
o p 99 : Ordre laborieux, car il ne peut y avoir de paix dans un monde 

d’exploitants et d’exploités. 
o p 99 : travail de tous les membres. 
o P 129 : L’action publique n’est pas toujours possible. Pour mener une 

action de pacification permanente, il faut créer des communautés 
rurales, artisanales, telles que si le monde entier s’organisait sur leur 
modèle, guerre, révolte, servitude et misère n’auraient plus droit de 
citer. 

 P 126-127 : deux écueils (et leurs résolutions) :  
o La paresse, puisque les stimulants habituels du monde (gain personnel, 

avantage sur autrui) nous manquent 
 chacun s’adonne au travail qui lui convient et l’intéresse 
 des métiers complets, non pas des morceaux de métier, non pas à la 

chaîne 



15 
 

 chaque métier comporte un savoir, une philosophie, une vision de la 
vie, ainsi qu’une certaine connaissance de l’homme, et une certaine 
maîtrise de soi 

o L’attachement au travail (il vient très facilement aux gens qui ont la 
maîtrise et la fierté de leur métier) 
 tous les compagnons ont au moins deux métiers, et un troisième : 

celui des corvées 

2. Vœux de responsabilité et d’obéissance 
Je me permets de réunir responsabilité et obéissance sous un chapeau 
commun, car elles ont une même source, avant de leur donner un espace pour 
chacune, respectant ainsi l’intention de Lanza d’y voir deux vœux distincts.  
 
La loi du monde 

 P 141 : La discipline est-elle conciliable avec la liberté ?  
o P 141 : C’est pour n’avoir pas su donner de solution correcte à cette 

question que l’avilissement de la servitude alterne avec la rébellion.  
o La loi :  
 oppose à la méchanceté des hommes des contraintes parfois 

insupportables, des menaces humiliantes ; 
 intimide ceux qui hésitent, venge les crimes. 

o P 147 : Cette « justice » est à ranger, avec la guerre et l’esclavage, 
parmi les superstitions barbares. 

 
Recherche de l’unité intérieure 

 Travail à effectuer 
o P 134 : Un homme sans unité intérieure nage dans le désordre 

perpétuel, tiré à gauche et à droite par ses impulsions, par ses désirs. 
Sans doute obéit-il à ses fantaisies, et la vivacité de ses fantaisies 
donne-t-elle une sorte d’illusion de liberté. C’est alors sa fantaisie qui 
est libre et non lui. 

o P 134 : Il s’agit de savoir si en nous, c’est l’unité qui commande, ou si 
c’est le multiple qui domine, ou un des éléments du multiple, ou encore 
l’un ou l’autre de ces éléments tour à tour. 

o P 140 : Seul est libre l’homme qui se développe selon sa loi propre et 
insère son acte dans l’harmonie du tout. Il faut donc, sortant du 
commun troupeau, se connaître soi-même.  

o P 141 : Le travail d’unification et d’éveil ne peut se borner à quelques 
demi-heures d’exercice matinal et se poursuit à toutes les heures de la 
journée. 



16 
 

 De là, conséquences sur la responsabilité et sur l’obéissance :  
o P 140 : L’action, alors, répond aux convictions et l’homme en devient 

responsable. 
o P 134 : Le résultat du travail d’unification, c’est d’acquérir la volonté. 

L’obéissance, c’est la mise en pratique de l’unité. La première 
obéissance, le principe même de l’obéissance, c’est l’obéissance à soi-
même, ce qui est tout bonnement l’unité intérieure, la volonté. 

 
Un subtil équilibre, selon le besoin  

 P 137 : l’obéissance est une protection : le cocon d’un homme qui se 
transforme. Hors du combat du choix, sa vie intérieure si délicate mûrit à 
l’abri des heurts, des sollicitations extérieures, des préoccupations et des 
soucis 

 P 141 : la pratique de la responsabilité est un bon remède à l’infantile 
passivité qui, sous le couvert de l’humilité confiante, finit par se déposer 
dans les âmes 

a) Vœu d’obéissance 
L’obéissance dans l’arche 
Degré 
d’obéissance  

Description Ce qu’il en est dans l’ordre 

La 
restriction 
arbitraire et 
forcée – 
obéissance  
aveugle 

P 135 : La société exige de nous 
quelque fois le sacrifice du sang, 
quelque fois le crime, quelque fois 
le renoncement à la foi. 
P 135 : Premier degré 
d’obéissance : celle de l’esclave ou 
du soldat, par une préparation 
psychologique qui consiste à 
détruire la conscience responsable 
de l’homme. 

P 137 : Obéissance interdite à 
l’Arche, sauf dans les actions 
directes non-violentes. 
P 135 : La désobéissance civile 
s’impose : l’affirmation que 
l’homme est supérieur à toute 
collection d’hommes. 

Sacrifice 
partiel de la 
volonté – 
obéissance 
civile 

P 135 : Pour que se forme une 
société et particulièrement un 
ordre, il faut qu’il y ait sacrifice 
partiel ou total de cet achèvement 
qu’est la volonté : il n’existe 
aucune société sans lois, c’est-à-
dire sans restriction de la liberté 
de chacun. 
P 136 : Deuxième degré 
d’obéissance : nous sommes 
censés faire notre volonté propre 

P 138 : Celui qui ne peut pas 
obéir quoi que lié à un vœu 
d’obéissance doit jeûner pour 
se purifier. Il sera galant de la 
part du chef de faire de même. 
P 138 : Tant que je n’ai pas 
compris comment cet ordre 
s’accorde avec la Règle, je n’ai 
pas le droit d’obéir, ni mon chef 
de m’y forcer. 
 



17 
 

en tenant compte des règles. 

L’obéissance 
mystique 
(oh la la, 
terrain 
glissant !) 

P 136 : Troisième degré : 
l’obéissance mystique, à la fois 
aveugle et consciente. Elle est le 
sacrifice à Dieu de sa volonté 
propre. Ce sacrifice de la liberté 
est un sacrifice libre. 

P 139 : Pendant les premières 
années, l’obéissance mystique 
doit être pratiquée : ou nous 
avons conscience en la 
communauté et ses chefs, ou 
nous n’entrons pas dans l’arche.  
P 139 : Quand l’unité intérieure 
sera formée, quand nous 
pourrons porter des 
responsabilités, nous passerons 
de l’obéissance à l’autorité tout 
naturellement. 

 
Obéissance et liberté 

 P 92 : Les vœux et la règle obligent, mais ce lien, choisi en connaissance de 
cause, est le contraire d’une contrainte.  

 Le fils de l’Arche a fait siennes ces règles et disciplines, et c’est donc à soi 
et à sa conscience qu’il obéit. Il obéit aux chefs qui servent la volonté 
commune, et en font une loi vivante, mais commandement et conseil du 
chef ne sont que la mise en œuvre des règles et disciplines dans l’esprit 
des principes et selon les formes de la coutume. La règle de la résistance 
civique n’est pas à seul usage externe.  

 C’est tout le contraire de l’obéissance aveugle : obligation de résister à 
tout commandement contraire à l’esprit et à la lettre.  

 P 142 : Le pouvoir comporte le pouvoir d’abuser du pouvoir. 

 p 139 : Le commandement est aussi une obéissance : à la règle et à soi-
même. 

b) Vœu de responsabilité 
 Chacun des compagnons a le devoir de « rappeler à l’obéissance » celui qui 

vient de faillir. Le dernier des compagnons a le droit et le devoir de faire 
remontrance au chef. 

 P 143 : encore un passage sur la non-violence…  

 P 143 : la coresponsabilité (prendre sur soi la faute d’un frère) : 
o P 93 : Personne, fut-il chef, ne doit punir un homme libre, car c’est à 

l’homme libre de se rendre devant la vérité et de se punir lui-même 
selon sa promesse. 

o Le châtiment est quelque chose qui coupe : 
 s’il m’est appliqué du dehors, il me retranche d’au milieu de mes 

semblables ; 



18 
 

 si je l’applique à moi-même, il ne me sépare que de ma faute. 
o P 144 : Si le coupable s’obstine, alors « assumer la coresponsabilité en 

réparant la faute de son compagnon ». 
o P 146 : C’est par la coresponsabilité que le Chrétien imite le mieux 

Jésus, qui « prend sur lui tous les péchés du monde ». 
o P 147 : Plus grand qu’il ne semble était ma participation à la faute de 

mon frère ; faute qui n’est que détail de notre très grande faute à 
tous. 

o P 148 : réparer après une faute se révèle parfois impossible. C’est ici 
qu’on recourt à la compensation : pourquoi je comble ce vieil homme à 
qui je ne dois rien ? c’est parce que j’ai perdu mon père et que je n’ai 
rien rendu de ce que je lui devais. 

o P 162 : Résister au mal sans se dérober à la souffrance, sachant que le 
sacrifice est une puissance et un signe qui vainc, comme le prouve la 
Croix. 

4. Vœu de purification 
 P 150 : Le péché est la conséquence de l’impureté. S’acharner sur les 

effets sans ses soucier des causes est entreprise pénible et décevante. 

 Les impuretés :  
o Âpreté possessive 
o Esprit de lucre et de domination (= péché originel) 
o Attachement  (richesses, honneurs, habitudes, plaisirs, passions, 

opinions, proches) 
o Distraction (= tiré en dehors. L’unité intérieure est son exact contraire) 
o Prétention : aspiration anxieuse et ridicule, qui vient du vide intérieur, à 

vouloir être « plus » que les autres 
o Préjugés (de l’injustice mentale qu’est le préjugé, non coupable 

puisqu’inconsciente, surgit inévitablement l’injustice réelle) 
o Mépris (n’accorder aucune valeur au prochain) 
o Rancœur (source de vengeance) 
o Indifférence (presque autant que la haine, le contraire de la charité : 

c’est un contre-amour passif) 
o Convoitises (culture du goût du fruit défendu : le hasard place dans les 

mains d’autrui les indispensables éléments de notre bonheur 
imaginaire 

o Feintes (lorsque le dehors n’est pas conforme au-dedans) 
o Vanité (une erreur qui s’appuie sur une vérité : que chacun de nous a 

des qualités qu’un autre n’a pas 
o Aversion (jugement négatif de nos frères) 



19 
 

o Complaisance (la faiblesse de l’amour : son glissement vers la mollesse, 
la tiédeur, l’inertie honteuse) 

o Négligence (distraction et paresse) 
o Lâcheté (relâchement de la corde intérieure)  

 P 155 : les remèdes : 
o Le jeûne (et autres exercices d’ascèse) est la purification la plus 

efficace : amène à ne regarder rien ni personne comme objet de désir 
et occasion de profit. 

o La moins brutale des purifications, c’est d’y faire descendre la 
lumière : « le rappel de la conscience », la rentrée en soi-même. 

o Et la prière, afin que nous ne soyons pas seuls. 

5. Vœu de pauvreté 
La richesse, c’est pas cool ! 

 Un handicap pour soi 
o P 157 : L’homme gros n’a sur l’homme mince aucun avantage. 

Etrangement, dès qu’il s’agit de richesse, l’obésité provoque tout à 
coup notre envie.  

o P 157 : La richesse est une boursoufflure, une anomalie, un 
encombrement fâcheux.  

o P 157 : Elle est fausse et gênante : 
 elle nous épargne de tout travail, nous privant d’occasions de 

développer nos talents ; 
 elle nous entoure de flatteurs intéressés ; 
 elle nous induit à toutes les tentations ; 
 elle amollit notre caractère ; 

 P 157-158 : Elle est même une condition immorale… 
o Accepter la richesse, c’est accepter la violence car toute richesse exige 

que, par l’épée ou par la loi, on la défende. 
o P 163 : Nul ne peut tirer profit de ses richesses s’il n’asservit pas le 

prochain pour le mettre au travail sur ses terres ou dans ses ateliers. 
 
Pratiques de l’arche 

 Pas de stock : que du flux (et de la confiance dans le flux)  
o P 159 : Nous refusons de garder l’argent au-delà d’une année. 
o Observer cette pauvreté juste en nous remettant à Dieu pour demain 

nous évite de nous appesantir et de dégénérer. 

 Préparer la paix  
o P 159 : Contre quiconque veut empiéter, abuser ou voler nous refusons 

d’employer la force. Nous considérons le vol et l’abus dont nous 



20 
 

pourrions être victimes comme des fléaux naturels. On n’empêche pas 
la sécheresse en brandissant un fusil. Aussi, nous recourons à d’autres 
moyens de défense. Nous nous prémunissons contre l’empiètement, 
par exemple, en travaillant dès l’abord à établir des liens amicaux avec 
nos voisins. 

 
Objections 

 Les communistes, supprimant les richesses et les classes, tentent 
d’instaurer l’unité et la paix  non car ils n’ont supprimé ni le salariat ni le 
capital, mais ils l’ont placé dans les mains de l’état (et donc de ceux qui 
dirigent l’état). 

 Distinguer les mauvais riches des bons ?  La richesse est une très 
mauvaise condition, mais l’Evangile condamne la condition, non l’homme.  

 Où est la limite entre le nécessaire et le superflu ?  la limite ne se 
trouvera jamais tant qu’on se laisse aller à la pente naturelle qui est de 
l’élargir. Mais pour le pauvre en esprit, c’est celle qu’il peut atteindre et 
supporter. 

 Naïveté : refuser la logique du monde, c’est s’exposer à la violence du 
monde… P 161 : « heureux les doux, ils possèderont la terre » : quand les 
durs qui la dominent et la ravagent, s’étant brisés les uns contre les autres, 
retomberont de la hauteur de leur Babel, alors les doux relèveront la tête 
et referont un jardin de la terre… ( cette temporalité induit l’idée d’un 
nécessaire abandon des doux dont le passage sur terre précède ce 
moment. Ils n’en verront rien de leur vivant, mais ils sont des parcelles 
achevées de la Création en cours d’achèvement). 

 Discours qui apprend aux masses à consentir à la pauvreté, et qui fait le jeu 
des puissants  P 162 : heureux les pauvres pour l’esprit (c’est le 
contraire du pauvre par malheur : celui à qui l’esprit a dicté qu’il faut 
chérir la pauvreté afin de s’acheminer au détachement et à la charité 
parfaite). 

6. Vœu de véracité 
Sens spirituelle de la vérité 

 P 168 
o Longue liste de définition de la vérité, selon le savant, le sophiste, le 

matérialiste, etc.  
o La vérité, dit le croyant, ce n’est aucune formule, aucune doctrine, 

aucun système, aucune science : c’est Dieu, et Dieu seul connait Dieu. 
C’est d’être un et uni comme le Père.  



21 
 

 P 170 : N’a de sens que la vie qui est une voie vers la vérité. Tout, alors, 
concourt à l’unité, depuis les humbles travaux pour le pain jusqu’à la 
méditation. 

 
Lien à la non-violence 

 P 166 : La non-violence, c’est l’acte de désarmer l’ennemi par la force 
contraignante, puis persuasive, et enfin convaincante de la Vérité.  

 P 167 : « La violence est la loi de la brute, mais la non-violence est la loi de 
l’homme ». 

 
Dire ou ne pas dire la vérité ? 

 P 166 : Ne jamais sacrifier la moindre parcelle de vérité à l’efficacité la 
plus grande. 

 P 171 : Aucune règle, c’est à la prudence de décider : 
o il est des cas où parler c’est mentir, quand on sait que l’équivoque et le 

malentendu sont inévitables ; 
o il est des cas où se taire c’est mentir, quand on sait que le silence sera 

pris pour un acquiescement. 

 P 172 : Il est contraire à la charité de : 
o reprocher à un homme un défaut de nature qu’il ne peut corriger ; 
o d’annoncer brusquement à un homme une nouvelle qui va le pousser 

au désespoir. 

 p 172 : Ce n’est pas « dire la vérité avec courage » que de :  
o jeter à la tête de quelqu’un ses quatre vérités ; 
o courir dénoncer un persécuté qui a cherché refuge chez nous. 

7. Vœu de non-violence 

a) Considérations générales 
 Certes, il t’arrivera d’affliger – nous parlons de peine, non de mort – par 

nécessité, par exigence de justice, par devoir et même par charité.  

 P 180 : De même que le Nouveau Testament apporte à l’ancien un 
complément et un accomplissement mais, sans lui, ne se comprend pas ; 
de même la non-violence nouvelle : Gandhienne et révolutionnaire 
demeure boiteuse et sans racine si l’on n’entre pas dans la noble et 
universelle vérité religieuse qui est au fondement de l’autre, de la non-
violence traditionnelle, hindoue. 

 p 180 : Cette vérité, c’est : 
o le respect de la vie ; 
o septante fois sept mille couleurs et une seule lumière ; 



22 
 

o il n’y a qu’une vie qui est la Vie, comme il n’y a qu’un seul dieu qui est 
Dieu, le Dieu vivant, le Dieu qui est la vie. 

 P 159 : Nous refusons d’exploiter autrui de quelque façon que ce soit, et 
même avec son consentement. 

b) Végétarisme 
 P 175 : Le vœu vient corriger une des plus graves et dangereuses lacunes 

de notre morale : le manque de toute loi concernant nos rapports avec 
« cette grande famille d'herbes et d'animaux ». 

 L’homme, comme il traite la nature, finira toujours par traiter l’homme. 

 Santé physique et psychique  
o p 176 : Tenace est, dans notre pays, la superstition selon laquelle on 

n’obtient force et santé que par des millions d’holocaustes adressés à la 
voracité humaine. 

o p 176 : Renonçant à la viande, je m’aperçus qu’au bout de quelques 
mois, j’avais perdu mes rhumatismes. 

o p 178 : Manger n'est pas absorber une masse inerte de matière, mais 
encore et surtout, à la longue, introduire en soi les caractères 
fondamentaux des vivants à qui elle a été prise. 

 p 178 : Les considérations médicales et psychiques n’ont pas été le motif 
de notre refus : le motif fut et reste la volonté de ne pas affliger. 
o p 179 : On dira : « Si vous faites scrupule de léser le moindre vivant, 

comment justifier votre férocité à l'égard des plantes ? » 
 p 179 : Nous ne pensons pas que les plantes souffrent comme nous. 

Parce qu'à la plante, qui ne peut ni se défendre ni prendre la fuite, la 
douleur ne servirait à rien. 

o p 180 : Certes, nous butons sans cesse à nos limites.  
o L'élevage pose des problèmes ardus.  
o Si nous ne tuons pas les insectes, nous ne mangerons pas de légumes. 
o Nous ne poussons pas les choses à l'extrême comme les Hindous et les 

Jaïnes qui d'ailleurs, eux aussi, s'empêtrent dans des contradictions 
inextricables.  

c) Guerre et activisme non-violence 
Les sources de la guerre 

 p 10 : La guerre : une marée de souffrance montait contre les peuples plus 
égarés que méchants, plus ignorants que coupables. 

 p 11 : Ce n'est pas du coté de l'immoralité, du débordement des passions 
obscures qu'il faut chercher la source des catastrophes, mais bien dans les 



23 
 

affaires des honnêtes gens : la lutte de chacun pour le gain, pour la 
première place. 

 P 198-199 : Les quatre sources sanglantes de la violence légitime : 

Source de 
violence 

Description Attitude non-violente 

Droit de 
défense – 
défense 
meurtrière 

Contesté par presque personne. 
Une concession très dangereuse. 
Les violences illégitimes : vols, 
meurtres, escroqueries, ont une 
portée restreinte et un caractère 
insignifiant. Elles ne mettent pas 
le genre humain tout entier en 
péril comme le fait la violence 
légitime. 

Surmonter sa peur, 
détachement, imaginer 
d’autres moyens de se 
tirer d’affaire. 

Attachemen
t aux 
richesses 

Les besoins humains de richesse 
sont exclusifs à l’infini. 

u
n

 o
rd

re
 n

o
n

-v
io

le
n

t 
se

 d
o

it
 d

e 
d

o
n

n
er

 u
n

e 
ré

p
o

n
se

 in
st

it
u

ti
o

n
n

el
le

 Pauvreté volontaire ; 
obligation de 
dépenser en don ce 
qui dépasse les 
besoins de l’année 
 

Justice 
violente 

Dès que le droit de légitime 
défense est transféré du bras de 
la personne à la force publique, la 
loi de l’État dicte la mesure des 
violences à exercer ; les tribunaux 
l’appliquent au cas ; les policiers, 
les gardes-chiourme et les 
bourreaux exécutent 
La violence légitime et la justice 
violente sont de très loin les plus 
sanguinaires des violences, parce 
que systématiques, préméditées, 
hautement techniques, civilisées 
et moralisées. 

Coresponsabilité 

Le pouvoir Le pouvoir, légitime ou non, a 
toujours le pouvoir d’abuser du 
pouvoir. 

Obéissance 
consciente à la règle. 

 
  



24 
 

Concept de non-violence 

 p 12 : Je cherche en vain une doctrine de la « paix juste » : une paix sans 
contradictions internes et ne portant pas le germe de sa propre 
destruction. 

 P 12 : Ce qui manque, c'est une méthode, pour : 
o se défendre sans offenser ; 
o arrêter le mal autrement que par un mal qui le redouble ; 
o empêcher les injustices d'autrui autrement qu'en en commettant 

d'autres. 

 p 12 : Cette doctrine, est-elle à inventer ? Je la vois à l'évidence dans 
l'Evangile. Or, comment se fait-il que les Chrétiens ne l'y voient pas, et que 
l'Eglise bénisse les canons, qu'elle prône une théorie de la « guerre juste ».  

 Qui la pratique et l'enseigne ? Un seul : Gandhi.  

 P 14 : Les apports de Gandhi : 
o une issue aux misères, aux abus, aux servitudes, à la révolte et à la 

guerre ; 
o la justice comme exactitude mathématique et musicale dans les actes ; 
o l'unité de vie dans la simplicité ; 
o la blancheur du sage, du dehors comme du dedans ; 
o la non-violence, ou le rejet de tout ce qui trouble l'ordre harmonieux 

des choses ; 
o l'Inde et sa vie intérieure ; 
o la connaissance de soi, la possession de soi, condition du don de soi et 

de l'amour du prochain comme soi-même ; 
o l'unité intérieure, condition de la foi ou connaissance de l'unique Un. 

 P 15 : Autre manière de vivre : 
o comment on mange son pain à la sueur de son front, non de celui 

d'autrui ; 
o comment on élimine la misère et cultive la pauvreté ; 
o comment on exploite personne et ne se laisse exploiter par personne ; 
o comment on obéit à de bons chefs, comment on les force à être bons 

en leur désobéissant dès qu'ils cessent de l'être ; 
o comment on finit par s'arranger pour ne tuer personne. 

 p 99 : Ordre combattant, pour la Justice, l’honneur et la foi ; pour la 
libération de l’opprimé. 

 p 194 : C’est un devoir pour tout non-violent d’acquérir, de garder, de 
défendre sa liberté de conscience et de jugement à l’égard de toutes les 
lois civiles et religieuses, à l’exemple du Christ Jésus qui nous enseigne 
par la parole et par les actes que tout est contestable, sauf la Loi 
d’Amour. 



25 
 

Activisme et non-violence 

 c’est pas la fuite d’un couard 
o P 182 : La non-violence ne consiste nullement à laisser le champ libre 

aux violents. 
o La non-violence est une action directe, dangereuse, efficace, ou bien ce 

n’est rien. 

 c'est pas s’attaquer à l’autre, mais s’attaquer au mal  
o On ne résout pas le conflit en supprimant l’adversaire, ou en 

l’opprimant ou en le réduisant à la servitude ; car demain le vaincu 
prendra sa revanche. 

o La non-violence permet d’obtenir ce que la violence n’obtient jamais.  
o La non-violence, c’est de résister au mal par le bien ; au mensonge par 

la vérité ; à l’avidité et l’ambition par le don de soi. 
o La non-violence tend à supprimer le véritable ennemi, qui n’est jamais 

l’homme, mais le Mal. Mal qui est en nous comme en notre ennemi. 

o Nous devons donc, avant d’entrer dans le conflit, reconnaître nos torts 
et les réparer de manière à amener l’ennemi à faire retour sur soi. 

o La solution du conflit, c’est d’établir la paix sur l’équité et sur l’entente 
seules. 

 S’appuyer sur la conscience et sur la vérité 
o La lutte non-violente consiste à mettre l’ennemi face à face avec son 

propre jugement : l’homme forcé de reconnaître devant lui-même 
qu’il a tort ne peut continuer la lutte. 

o La justice et la vérité ne sont la propriété exclusive de personne. 
o Le non-violent se fait un allié : il en appelle constamment à l’esprit de 

justice qui est dans l’adversaire. Quand l’esprit de justice commence à 
répondre, la partie est gagnée. 

 Pratique non-violente à l’arche 
o p 181 : Tout compagnon de l’Arche peut être en tout temps appelé à 

l’action directe. 



26 
 

o Il faut s’y préparer intérieurement, s’y exercer tous les jours, se 
soumettre à une discipline sévère. 

o P 74 : Il est presque désirable que la lutte dure car, quelle qu’en soit 
l’issue, elle porte de bons fruits dans les âmes. 

o P 65 : mots sur l’action civique non-violente : récits de luttes, … 

  



27 
 

V. Vie quotidienne de l’Arche  

1. La règle et l’esprit de la règle 

a) La règle 
 P 187 : Vous vous aimerez les uns les autres, faute de quoi nul travail ne 

peut plaire à Dieu ni donner de bons fruits. 

 P 187 : Vous travaillerez à vous rendre maître de vous-même. 

 P 187 : Vous pratiquerez quotidiennement les exercices et la méditation, 
les rappels, et serez assidu aux 5 prières communes ; vous prendrez part 
aux retraites et observerez les silences et les jeûnes prescrits. 

 p 188 : Ainsi, de la scène de la justice disparaîtront le policier, le juge et le 
bourreau. 

 p 188 : Les fêtes et les chansons sont aussi nécessaires à la vie commune 
que les travaux et les corvées. 

 p 189 : Pas plus que vous, votre chef n’est là pour faire sa volonté, mais il 
sert en commandant, et vous en obéissant. 

 p 189 : Ce n’est pas à lui d’exiger de vous l’obéissance : c’est à vous de 
rendre votre obéissance exacte et stricte. 

 p 189 : Mettez donc votre honneur à respecter une règle à laquelle 
personne ne vous forcera à vous plier. 

 p 189 : Aucun service personnel ne sera dû au chef. Aucun privilège ou 
avantage ne lui sera réservé. Ce n’est pas sa maîtrise de tel ou tel métier 
qu’il doit vous donner en exemple, mais son humilité et son application au 
service. 

 p 189 : Vous formerez peu à peu des communautés capables de pourvoir à 
tous leurs besoins.  

 p 190 : Chérissez le travail du corps, car c’est en faisant les choses que 
l’homme se fait. 

 p 190 : Vous acquerrez la maîtrise d’un métier, mais nul de vous ne 
demeurera cantonné dans sa fonction. Vous serez tous disponibles pour 
les grands travaux des champs, de la maison.  

 p 190 : Finissez tous vos actes : fermez la porte après l’avoir passée, ne 
laissez pas un torchon bouchonné sur la chaise. 

 p 190 : Vous veillerez à l’appel des cloches et suspendrez votre travail 
aussitôt. 

 p 190 : Vous réduirez vos désirs à vos besoins, et vos besoins à l’extrême. 
Acquérez la pauvreté avec autant de soin que d’autres en mettent à se 
procurer des richesses. 

 p 190 : Entourez-vous d’objets utiles, simples et beaux.  



28 
 

 p 190 : Que votre richesse et pouvoir soient tout dans vos mains, dans la 
tête et le cœur. 

 p 191 : Le vendredi, vous ferez tous silence et observerez le jeûne total.  

 p 191 : Vous porterez bravement sur la poitrine votre croix de bois. 

b) L’esprit de la règle 
 p 192 : L’esprit doit toujours primer sur la lettre.  

 p 193 : Notre joug est léger : notre loi est aussi proche qu’il se peut de la 
« loi de la liberté » qui est l’amour. 

 p 192 : Tous les 7 ans, la règle est repensée à la lumière de l’expérience. 

 p 192 : Même si elle nous impose des efforts, que personne ne regarde la 
règle comme une contrainte ; et que personne n’en fasse un instrument de 
contrainte pour autrui. 

 p 94 : Il en est chez nous de l’autorité comme de l’économie : nous y 
devons repousser la perfection mécanique et les succès extérieurs et 
immédiats. Seul compte le vivant, l’humain, le libre, le spirituel ; et toute 
chaine, tout engrenage, tout fonctionnement automatique y est 
contraire. 

2. Education 
 L’école se veut le moins possible séparée du reste de la vie. 

 Il ne s’agit pas de nourrir la tête seule : la pensée, la réflexion, la 
connaissance doivent s’éprouver dans le travail et la vie commune.  

 L’éducation n’est pas le fait du maître : c’est toute la communauté qui 
est éducatrice. 

 L’entretien de l’école revient aux enfants qui, avec l’aide du maître, se 
livrent au balayage, au sciage du bois pour les poêles, au jardinage à la 
belle saison. 

 Réunion où les enfants eux-mêmes font leurs remarques sur la bonne 
entente, la tenue, le travail, les difficultés rencontrées et les améliorations 
désirables.  

 Il est arrivé que le maître ait pris le jeûne pour mettre fin à des disputes. 

 Une des grandes lois de l’éducation : rien n’est bon comme l’eau désirée. 

 Apprendre à faire silence, à respirer, à se tenir droit, à retenir ses pensées 
et à se détendre dans l’immobilité. 

 Les classes commencent par une prière. 

 On ne recourt pas au stimulant de la compétition, des classements, des 
prix et des récompenses et moins encore à la menace des châtiments. 



29 
 

3. Gouvernance 

a) Autorité vs pouvoir 
 p 201 : Possède le pouvoir celui qui a les moyens de forcer les autres à lui 

obéir. 

 p 201 : Possède l’autorité celui auquel on se plie parce qu’il sait diriger 
ceux qui lui obéissent dans le respect de leur conscience : 
o autorité : étymologie : faire croître. 
o il faut un chef, puisqu’on n’a jamais vu sur terre se promener un 

animal sans tête, non plus qu’un monstre aux têtes nombreuses. 
o pour éluder violence et servitude, non pas se passer de chef, mais 

avoir des chefs non-violents. 

b) Rôle du fondateur / évolution 
 Au début, il aura toutes les fonctions.  

 Plus tard, il n’agit plus directement mais par les institutions qu’il a lui-
même fait naître et dont il doit respecter le libre jeu. 

 p 195 : Evoluer, c’est révéler progressivement la vraie forme. La réforme 
nécessaire n’est pas la nouveauté, c’est un renouvellement, un retour à 
la forme première et fondamentale qui a pu se dégrader au fil du temps, 
s’être amollie ou durcie à l’excès, ou devenir inapplicable ou s’appliquer 
à contresens dans un monde changé. 

c) De l’unanimité 
 P 202-203 : Pour éviter l’arbitraire du chef, les décisions sont prises, au 

conseil comme au chapitre, à l’unanimité : 
o certes, c’est la façon la moins facile d’expédier les affaires, mais le 

temps qu’on passe à s’accorder n’est pas du temps perdu, car, faire 
l’unanimité, c’est obtenir la grâce d’avoir une seule âme et, pour une 
communauté, c’est « enfin d’être » (chose infiniment plus importante 
que de prendre telle décision plutôt que telle autre) ; 

o à l’inverse, compter les votes et s’incliner devant la majorité, c’est 
instaurer la division et la lutte des partis. 

o Il faut cependant éviter que le respect de la conscience de chacun 
devienne un empêchement perpétuel. Un veto doit toujours être 
motivé par une question de conscience et de principe. 

o Celui qui oppose un veto contre l’avis de tous doit offrir de prendre le 
jeûne et en profiter pour réfléchir sur le bien-fondé de son refus.  

o Que chacun porte la plus grande attention à l’avis des autres 



30 
 

4. L’âme sociétale de l’arche 
Intention générale : tenir, à contre courant 

 Nous n’avons pas fait le vœu de chercher notre contentement en cultivant 
notre jardin ou notre intellect : premier vœu : « de nous donner au service 
de nos frères […] afin de trouver une issue aux misères, aux servitudes, aux 
abus de ce siècle ». 

 p 195 : Un ordre est fait pour affronter le siècle et résister au temps. 

 Communauté rurale vivant pieusement par familles en marge de la société 
et à l’encontre du courant commun. 

 Refus du monde : aller contre les temps qui courent. 

 C’est par amour des hommes que nous haïssons le monde. 

 Le but de l’ordre est de créer, au cœur des nations, des ilots de vie 
fraternelle, pour : 
o détourner le plus d’hommes possibles des folles philosophies 

courantes ; 
o qu’ils opposent leur paix à l’agitation du monde . 

 Il est défendu aux membres de l’ordre de professer des opinions 
politiques, d’occuper des postes officiels, de s’emparer du pouvoir. 

 
Prophète 

 P 75 : Avertissant les peuples des dangers qui menacent notre monde, non 
mû par un « souffle prophétique », mais inspiré par le simple bon sens et 
par les évidences que personne ne veut voir. 

 L’éclatement et l’écroulement inévitables d’une construction 
compliquée, contradictoire, et qui fabrique tout ce qu’il faut pour la 
ruiner, amènera les survivants des prochains cataclysmes faits de main 
d’homme à se regrouper pour une vie simple, naturelle, paisible, sage. 

 P 52 : L’arche : devant le déluge de feu dont les nuées s’accumulent à 
l’horizon du siècle, aucun nom ne pouvait mieux nous convenir. 

 
Changer les hommes 

 p 108 : Révolution sans conversion est un trou dans l’eau. 
o Les projets de bouleversement qu’avancent les rouges les plus rouges 

nous paraissent bien timides et bourgeois. Nous n’en voyons aucun 
proposer comme nous la suppression du salaire, de la servitude 
militaire, industrielle et financière et dénoncer le leurre du vote et 
l’inéluctable tyrannie inhérente au capitalisme d’état. Leur dictature du 
prolétariat est le règne du policier, du technocrate, du politicien, des 
bureaux et des généraux, bref, du bourgeois. 



31 
 

 P 44 : Corriger notre vie de civilisés agités, vaniteux et truqués. La cinglante 
dénonciation de nos déliquescences sentimentales et de nos simagrées 
mondaines, de notre mécanique mentale et des enchaînements 
automatiques de nos actes et de nos réactions. Un grand coup de balais là-
dedans ! 

 p 100 : 
o Ceux qui veulent changer les systèmes sans changer les hommes ne 

peuvent aboutir qu’à des systèmes pareils. 
o Le meilleur des systèmes est celui qui réussit à rendre les gens 

meilleurs. 
 
Réflexion sur tradition et révolution 

 Lanza explore la contradiction apparente entre tradition et révolution (il 
n’aime pas le terme révolution, mais il en appelle à quelque chose de plus 
puissant et plus renouvelant encore. Ce quelque chose étant 
paradoxalement simple, car un retour au bon ordre des choses)  
o Qui dit « ordre » dit « tradition ». 

 P 84 : Il existe : 
o un attachement au passé fait de rétractation et de crainte devant la 

vie ; 
o une espèce de patriotisme temporel qui consiste à aimer notre temps 

parce que c’est le nôtre et à regarder comme traître celui qui s’en 
dégage ; 

o une adoration de l’avenir parce que c’est l’avenir. 
 
Un processus spirituel ET social (ou social ET spirituel, selon d’où on part) 

 Il est possible de trouver un cercle d’étude religieuse ; il est possible, 
d’autre part, de s’indigner des injustices. 

 Ce qu’on ne peut trouver, c’est les mêmes hommes des deux côtés, qui 
sont pourtant l’avers et le revers de la vie humaine. Et les plus actifs et 
avancés dans un champ disent et font des sottises dans l’autre champ. Le 
résultat, c’est la séparation, la désharmonie. 

 La doctrine et la pratique de l’arche sont une façon de mettre un pied d’un 
côté, l’autre de l’autre, et d’embrasser les deux champs d’un seul regard. 

  



32 
 

5. La bonne taille et l’essaimage 
 P 84 :  

o La famille, réduite à sa plus simple expression (couple et progéniture), 
est une société trop petite.  

o La nation en est une bien trop grande : on se côtoie et l’on coexiste, 
mais on ne s’unit pas. Entassement des masses dans les grandes villes ; 
collectivisation anonyme et poussière individuelle…  

 La tribu : l’espace de vie adapté à l’homme 
o Nous retrouvons les manières de faire, de dire et de penser qui furent 

celles de peuples nombreux pendant des milliers d’année. Préférant 
les formes qui ont fait leurs preuves, nous nous présentons comme le 
contraire des utopistes qu’on nous accuse d’être.  

o Le Royaume des cieux est le contraire d’une utopie. Point n’est besoin 
de mille ans de guerre, ni des capitaux des Amériques, ni de la 
désintégration de l’atome pour qu’il advienne : il est dans notre cœur. 
Qu’il règne autour de nous maintenant, et qu’il gagne de proche en 
proche ! 

o P 85 : Le peuple que Dieu a choisi était une tribu. Abraham avait quitté 
Ur, la grande ville, avant de retrouver, poussé par l’Esprit, la noble 
liberté de l’état pastoral. 

o Tribu appelée à faire la volonté de Dieu. 
o La forme patriarcale nous met à l’abri de tout engouement pour les 

agitations politiques. Tous les régimes qui ne sont pas celui-là, nous les 
savons voués à l’échec et aux vains bouleversements. 

 P 77 : Le nombre des membres d’une communauté ne doit pas dépasser 
une trentaine, ou bien la communion est impossible. Mais le nombre des 
communautés est indéfini, pourvu qu’on trouve un chef pour chacune, 
sans quoi elles se défont dès le premier conflit. 

 Les communautés doivent rester petites : trente ou cinquante. Tout le 
monde doit y connaître et aimer tout le monde. 

 Sans enveloppe, rien ne saurait se développer. 

 Vivre ensemble, rôle de chacun 
o Hommes et femmes : ce qui dans ce texte est dit pour l’un vaut pour 

l’autre. Ils sont égaux de nature et de droit dans la diversité des 
dispositions, des tâches et des charges. Il suffit de laisser le choix libre 
pour qu’en général, chacun des deux préfère son rôle traditionnel. Mais 
une fille, si elle en a la force et le goût, peut aller au jardin, au champ, à 
la bâtisse. L’homme doit savoir filer, balayer, pouponner. Rien 
n’empêche de confier le commandement à une femme. 



33 
 

o P 91 : Nous sommes tous logés à la même enseigne : nourris et vêtus 
de même et appliqués aux mêmes besognes. 

o P 133 : L’habit est le même pour tous. Mes filles et mes fils, aimez 
l’habit et portez-le dignement. 

o p 92 : Chacun prend part au travail selon ses forces, et au fruit selon ses 
besoins. 

6. Ordre et mouvement 

a) De l’ordre 
 P 211 : 7 traits distinctifs de l’ordre : 

o la vocation : 
 la vocation est un appel de Dieu à entrer ; 

o la conviction spirituelle et doctrinale : 
 commence par un retournement du cœur ou de l’intelligence ; 
 puis un combat intérieur dont on sort vaincu : on se rend sans 

condition à la vérité qui nous dépasse ; 
o le vœu : 
 Don de soi à Dieu dans l’ordre ; 

o la règle : 
 manière propre de l’Ordre de mettre les vœux en pratique ; 

o la communauté : 
 en se donnant à Dieu dans l’ordre, on se donne les uns aux autres ; 

o la fraternité : 
 ils ont choisi leurs frères comme on choisit son épouse. La même 

sorte de fidélité ; 
 il faut, si on veut y rentrer, aimer les hommes qui sont l’Archer, tous 

jusqu’au dernier (celui qui nous attire le moins) ; 
 l’amour devient un acte de volonté et un exercice spirituel ; 

o la hiérarchie : 
 ni le fils n’est l’égal du père, ni le cadet de l’ainé ;  
 Il y a une tête, un cœur et des membres, mais une seule vie anime 

également tout le corps ; 
 hiérarchie : le caractère sacré de l’autorité dans l’ordre ; 

 Si l’on choisit l’ordre de l’arche, il faut que sur aucun des sept points, il n’y 
ait trouble ou doute. 

 L’ordre n’est pas une idée mais un être. 

 Il faut opter librement et ne pas trop avoir à se forcer. L’ordre n’est pas 
pour tout le monde, mais le Mouvement reste ouvert à tous. 

 Qu’on ne soit pas de l’Ordre ne signifie pas qu’on n’est pas de l’Arche. 



34 
 

b) Du mouvement 
 P 214 : Sept catégories de personnes font tourner la roue du mouvement : 

o compagnons et compagnes ; 
o fidèles et alliés ; 
o communautés qui se fondent sur le modèle des nôtres ; 
o groupes d’amis et leur chef de groupe ; 
o tous ceux qui militent à nos côtés dans des actions civiques lancées ou 

recommandées par l’arche ; 
o tous ceux qui, grâce à notre enseignement, se convertissent, 

retournent à Dieu, changent de vie, de métier, adoptent la pauvreté ; 
o ceux qui, par la parole ou l’écrit, répandent la pensée du Fondateur. 

 Promesse des alliés : 
o nous exercer tous les jours … ; 
o obéir au chef de l’ordre (nous n’adhérons à aucun autre groupement 

sans son accord) ; 
o simplifier notre vie ; 
o servir la vérité ; 
o essayer la non-violence. 

7. La fête 
Symbolique 

 Les fêtes sont placées aux points cardinaux de l'année ; chacune appelant 
des grâces pour le cycle qui s'ouvre (semailles, moissons, ...). 

 La mythologie, c'est la connaissance des forces de la nature considérées 
comme des dieux, de leurs familles, de leurs amours, de leurs 
engendrements et de leurs batailles. 

 La vie est, et ce qui est ne peut cesser d'être. La mort n'est donc qu'un 
changement : c'est le retour de la vie à la Vie, et le retour de l'âme à Dieu. 

 
Ferment d’unité 

 L’unité autour de Dieu 
o Un peuple n'est que s'il est un, et la fête est la célébration de l'unité. 

Et Dieu est Un, ou plutôt l'Un est Dieu. Par conséquent toute fête est 
dédiée à Dieu. 

o La fête, c'est la fête de la présence de Dieu au milieu de nous, c'est la 
commémoration de notre fondation, c'est le souvenir de notre raison 
d'être, et notre raison « d'être ensemble ». 

o Entrer dans l'enthousiasme. Enthousiasme est un mot qui signifie que 
Dieu est en nous. 

o La fête est l’acte capital de la tribu, celui de la Présence. 



35 
 

 Se sentir d’un même Esprit : 
o L’unité d'un groupe, nécessaire à sa survie, n'est pas chose facile ; et 

c'est plus difficile quand il ne s'agit pas du même sang.  
o Quelque chose est plus fort que le sang ou les habitudes : l'esprit. Et 

comment insuffler un même Esprit ? Par la fête ! 
o Il faut que tout le monde festoie. Travailler le dimanche : péché 

mortel ! Comment ?! Tu es appelé à la fête et tu continues à t'occuper 
de tes petites affaires ? Traitre ! Traitre à tout le monde ! 

o P 133 : Il faut concevoir la fête non comme un luxe, une distraction, 
mais comme l’œuvre la plus importante, la plus vitale : les liens de la 
communauté s’y resserrent dans la joie. 

 
Tout est ferveur 

 P 94 : Travail et loisir alternent harmonieusement ; mais en outre ils ne 
s’excluent pas. 

 La ferveur de la fête ne doit jamais s’éteindre, des flambées de la st-Jean à 
la buche de Noël. 

 Les enfants n’attendent pas les vacances pour commencer à vivre. 

 Aucune corvée ne doit être poursuivie de façon à user, abaisser, tracasser, 
épuiser le travailleur, l’empêcher de prier, chanter ou réfléchir. 

 Tous nos travaux et nos entreprises ne sont que la recherche du Royaume 
de Dieu et de sa justice. 

  



36 
 

VI. Choses très concrets  

1. Des fondations possibles 
 P 105 : 

o tribus rurales ; 
o maisons de repos ; 
o communautés urbaines ; 
o écoles ; 
o librairies et boutiques d’artisanat ; 
o groupes de frères de peine (engagés dans les usines, ils y apportent le 

message de l’ordre) ; 
o communautés ambulantes ; 
o communautés navigantes. 

 P 196 : détails sur l’organisation des chapitres 

2. Degrés d’engagement 
 p 103 :  

o deux ans de postulat => un an de noviciat => vœux ; 
o compagnon : vœux annuels renouvelables ; 
o fils : vœux perpétuels ; 
o fidèle : pas de vœux, mais un état de service ; 
o allié : simple promesse ; 
o ami ; 
o mouvement ; 
o patriarche : chef d’une communauté ; 
o patriarche-pèlerin : chef de l’ordre. 

 P 119 :  

Allié Premier vœu d’engagement : une promesse. 

Novice Promesse d’obéir aux règles de l’ordre en vue de 
s’acheminer à des vœux. 

Compagnon Plénitude des vœux, mais pour la durée de l’année. 

Fils de 
l’arche 

Porte les vœux et leur poids d’éternité. 

 

  



37 
 

3. Mariage (p 205-207) 
 p 83 : Ordre patriarcal : nous avons charge de famille. 

 L’ordre étant patriarcal, le caractère sacré du mariage y a valeur de 
fondement. 

 Tant que les vœux sont annuels, c’est le lien conjugal qui prime. 

 Avec les vœux perpétuels, les deux liens ne font qu’un. 

 En principe, le mariage est indissoluble. Il est des cas cependant où la 
séparation est nécessaire pour éviter des maux plus graves. 

 Les époux doivent, outre aux prières communes, prier ensemble, seuls ou 
avec leurs enfants. 

4. L’arche aujourd’hui 
 P 76 : Personne ne paie et personne n’est payé. On travaille ensemble et 

on partage. Personne ne travaille au-dehors pour gagner. La communauté 
non plus ne gagne pas. L’excédent de l’année est distribué en dons. 

 P 77 : On achète et on vend le moins possible. Les champs, les jardins, les 
troupeaux de bêtes à lait nourrissent tout le monde. On vend quelques 
objets d’artisanat et rarement des produits agricoles. Nous avons six 
chevaux de trait pour les travaux, une douzaine de vaches, un poulailler 
pour les œufs, une boulangerie, un moulin, une fromagerie, des ruches, 
deux ateliers de filage et tissage, une poterie, une imprimerie, une 
menuiserie. Il nous manque la forge, la cordonnerie, la reliure… 

 P 77 : Nous avons une chorale et des danseurs exercés. 

 P 77 : Les accouchements se font à la maison. 

 P 77 : La maisonnée se réunit pour la prière du matin et pour celle du soir. 
Chaque heure, la cloche sonne pour un moment de recueillement et de 
silence. Au milieu de la matinée et de l’après-midi, on se rassemble pour la 
lecture d’un texte et l’on se recueille un moment.  

 P 77 : On se rassemble tous aussi pour le repas de midi mais pas pour le 
souper. Les familles se retrouvent avec leurs enfants : l’unité des foyers 
étant le fondement de la nôtre.  

 P 77 : Nous avons l’école et le jardin d’enfants. 

VII. Les prières  
Rien de rapporté ici : j’lai ai pas lues 

  



38 
 

VIII. Vue d’ensemble dessinée 
Une tentative de dessin des différentes parties (les chiffres romains dans les 
carrés renvoient aux chapitres). 
 

  



39 
 

 


