
1 
 

Le bréviaire du colimaçon – 
notes de lecture 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

Auteur du Bréviaire du colimaçon Jacqueline Kelen, 2015 

Auteur de cette fiche (sélection de 
phrases marquantes, réaménagement 
et illustrations) 

Olivier Tempéreau, 2022 

 https://oliviertempereau.wixsite.
com/seletolivier 

 olivier.tempereau@gmail.com 

https://www.editionsddb.fr/auteur/fiche/52628-jacqueline-kelen
https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier
https://oliviertempereau.wixsite.com/seletolivier
mailto:olivier.tempereau@gmail.com


2 
 

Note à l’attention du lecteur (puisque tu es là)  
Lorsqu’un livre me plait, j’ai souvent bien du mal à formuler, une fois la 
dernière page tournée, ce que j’y ai apprécié. J’ai l’impression d’une masse 
difforme au parfum agréable. Alors, je recopie scrupuleusement les passages 
marquants, et je les réorganise à ma façon, pour en arriver à une forme 
digérée, métabolisable…  
Le miel n’est pas le nectar. Il est donc possible que le choix des phrases de 
l’auteur et leur nouvel agencement modifient, détournent, trahissent la 
pensée de l’auteur. C’est inévitable : tout lecteur interprète…  
Quelques informations techniques : 

 les mots en italique, la plupart des titres et les dessins sont des ajouts 
personnels. Hormis ces exceptions, tout le reste est de l’auteur (je me 
permets quelques légères modifications dans la forme, selon les besoins) 

 je ne redonne pas systématiquement les numéros de page des citations, 
mais, au besoin, je peux dans certains cas te les faire parvenir. 

 le texte souligné fait référence au dessin placé à proximité. 

 je t’invite à te faire une idée par toi-même, en allant trouver en librairie 
cette merveille de livre ! 

 
Note à l’attention de l’auteur (si jamais tu passais par là !)  
Cela ne se fait pas, probablement, ce que je fais (je veux dire : de recopier tant 
de phrases et de les mettre à disposition de tous).  
J'ignore tout du droit, je suis peut-être passible du cachot, mais ça m'est égal : 
mon but est de participer à l'élévation des consciences (à commencer par la 
mienne !), et pour cela, à la diffusion de cette œuvre, parce que j'estime 
qu'elle y contribue.  
Si cela te chiffonne malgré tout, n’hésite pas à m’en faire part. Il peut y avoir, 
notamment, des questions de revenus qui permettent la subsistance (et c’est 
bien légitime). Mais je crois que mon travail contribue plutôt aux ventes qu’il 
ne les restreint (et il s’agit là d’une diffusion TREEEES anecdotique ; on pourra 
en reparler quand Coca-Cola me proposera un sponsoring !) 
 

 
  



3 
 

I. INTRODUCTION ................................................................................................. 4 

II. UN MONDE SANS SPIRITUEL ............................................................................. 4 

1. CORPS, AME, ESPRIT ............................................................................................... 4 
2. L’HOMME HEDONISTE ............................................................................................. 6 
3. L’HOMME SOCIAL ET ETHIQUE ................................................................................... 6 

a) Souci : la pensée matérialiste écrase tout ..................................................... 6 
b) Solution : une place pour chaque chose ........................................................ 7 

4. L’HOMME PSYCHOLOGIQUE ...................................................................................... 7 
III. ÉLEMENTS CONSTITUTIFS DE LA VIE SPIRITUELLE .............................................. 8 

1. S’OUVRIR A LA PRESENCE ......................................................................................... 9 
a) La « Présence » : expérience vivante et personnelle ..................................... 9 
b) Se mettre au rythme de la Présence ............................................................. 9 
c) Le silence ..................................................................................................... 10 
d) Un rapport au monde .................................................................................. 10 
e) Trois situations propices à l’irruption du spirituel ....................................... 11 
f) Deux « souviens-toi » propices à l’irruption du spirituel ............................. 12 

2. DEVELOPPER SA CONNAISSANCE .............................................................................. 13 
a) Choisir la solitude, et donc la responsabilité ............................................... 13 
b) Se connaître ................................................................................................ 13 
c) S’oublier ...................................................................................................... 16 

3. LA MISE EN PRATIQUE ............................................................................................ 17 
a) La vie spirituelle est une pratique ............................................................... 17 
b) La vie spirituelle est une ascèse facile ......................................................... 17 
c) Le désir comme moteur ............................................................................... 18 
d) Les vertus .................................................................................................... 19 
e) Les exercices spirituels ................................................................................ 19 

IV. LA LUTTE ..................................................................................................... 20 

a) Le combat spirituel ...................................................................................... 20 
b) Les refus de combats ................................................................................... 20 
c) Se donner, pour plus grand que soi ............................................................. 21 
d) S’appuyer sur l’Esprit, imperméable aux aléas ........................................... 21 
e) Ce que l’on en retire .................................................................................... 22 
f) Rapport à la souffrance ............................................................................... 24 

V. LA JOIE ............................................................................................................ 25 

VI. RELIGION ET SPIRITUALITE .......................................................................... 27 

VII. CONCLUSION .............................................................................................. 27 

VIII. SYNTHESE ................................................................................................... 28 



4 
 

I. Introduction 
 P 11-12 : le colimaçon 

o calme, recueillement, effort 
soutenu et lente progression. Il 
avance avec précaution, presque 
délicatesse. Il chemine patiemment 
et sûrement.  

o Emporter toujours avec soi sa 
cellule intérieure : pouvoir se retirer tout au fond, pour éviter d’être 
happé par les passions du monde 

o un animal à antennes, qui élève ses yeux bien au dessus du sol 
o rampant, mais apte à monter le long des tiges et branches 
o sa coquille évoque une spirale de vie capable de se déployer jusqu’à 

l’infini 
 Quelques mots sur la vie spirituelle 

o p 31-32 : différence entre « vie intérieure » et « vie spirituelle » 
 la vie intérieure est d’ordre privé, par rapport à la vie publique 
 la vie spirituelle est le désir d’accomplissement par-delà l’humain.  
 La vie spirituelle est comme une vie intérieure soulevée par l’Esprit, 

et s’orientant vers la transcendance 
o P 34 : le spirituel se démarque aussi du sacré (bla bla bla) 
o p 34 : différencier sagesse et spiritualité (bla bla bla) 
o p 104 : distinction « sagesse antique » / « spiritualité chrétienne » (bla 

bla bla) 

II. Un monde sans spirituel 

1. Corps, âme, esprit 
 état des lieux 

o p 28 : tout individu a la possibilité d’explorer et d’alimenter les trois 
parts qui le constituent : 
 corps (apparence, prolonger sa vie biologique, guérir de tout, jouir 

des plaisirs des sens) 
 psychisme (mettre de l’ordre dans les émotions qui le traversent, 

développer confiance et maîtrise de soi) 
 esprit (découvrir son être profond et nourrir sa part spirituelle) 

  



5 
 

o P 15 : si l’homme était… une lampe à huile, un char… 

Elément 
humain 

Dimension Lampe à huile Char 

Corps Physique  Réceptacle de l’huile Char 

Ame  Psychique Huile Chevaux (émotions, 
passions) 

Esprit Spirituelle  Mèche susceptible de 
s’embraser au feu divin 

Cocher 

o p 15 : corps, âme (sentiments, imagination, mental) et esprit ne 
s’excluent pas, mais sont appelés à s’harmoniser 

 une sorte de hiérarchie 
o ce à quoi l’homme s’identifie durant sa brève 

existence, c’est ce qui restera de lui après le 
trépas.  
 p 72 : tout ce qui est contingent s’en va 

comme tombent les feuilles mortes 
 P 29 : on peut laisser des biens matériels, 

des enfants, une renommée. Tout cela pèsera bien peu au regard 
des millénaires.  

 P 29 : « amassez des trésors dans le ciel » (st Matthieu) 
o p 29 : tout concourt (les ressources physiques, morales, affectives, 

intellectuelles), mais afin de servir ce noble but : l’Esprit.  
o p 17 : considérer l’homme, comme on le fait actuellement, uniquement 

sous ses aspects physique et psychique, 
c’est le mutiler de sa meilleure part 

o P 32 : sur le plan spirituel, l’enjeu 
premier n’est pas de former un couple 
et d’avoir des enfants, ni d’être reconnu 
en ce siècle, mais d’aimer et d’œuvrer à 
la lumière de l’Éternel. 

o p 14 : « si donc l’esprit, par rapport à 
l’homme, est un attribut divin, une 
existence conforme à l’esprit sera, par 
rapport à la vie humaine, véritablement divine. Il ne faut donc pas 
écouter les gens qui nous conseillent, sous prétexte que nous sommes 
des hommes, de ne songer qu’aux choses humaines et, sous prétexte 
que nous sommes mortels, de renoncer aux choses immortelles » 
(Aristote) 

  



6 
 

 p 18 : il est capital de discerner en soi  
o ce qui appartient au domaine psychique (voué à la mort) 
o ce qui relève du spirituel (promis à l’éternité) 
o P 33 : il n’est pas de moyen terme : on vend son âme au Diable ou on 

ne la vend pas. « que votre oui soit oui », « qui veut sauver sa vie la 
perdra ». 

2. L’homme hédoniste 
 p 9-10 : Le siècle parle peu de la vie intérieur (« Le monde moderne n’a pas 

le temps d’espérer, ni d’aimer, ni de rêver » (Bernanos)) 
 P 18 : en niant la dimension verticale de l’être humain, on est voué à 

tourner en rond dans le labyrinthe du monde. On se fait plaisir, on 
aménage notre prison, en attendant quelques recettes miracle 

Il y a beaucoup d’autres tournures qui évoquent l’homme hédoniste (cf. plus 
bas), mais elles sont intégrées dans des phrases dont le sens général les 
dispose à être placées dans les parties suivantes… 

3. L’homme social et éthique 

a) Souci : la pensée matérialiste écrase tout 
 p 25 : sous prétexte d’égalité, de justice et de fraternité, d’incontournable 

« vivre ensemble » et d’obligatoire « solidarité », la société suspecte tout 
individu qui se démarque de la masse 
o p 26 : « L’éternité occupe ceux qui ont du temps à perdre. Elle est une 

forme de loisir » (Paul Valéry) 
o p 26 : on entend souvent dire que les carmélites qui prient et vivent en 

silence loin du monde ne servent pas à grand-chose. 
o p 126 : cette idéologie qui réduit les visions démoniaques à des 

fantasmes psychiques, les miracles à un effet placebo et les extases 
mystiques à un dérangement mental 

o p 126 : un combattant spirituel témoigne du monde invisible, de ses lois 
propres, de son climat et de ses habitants ; même si tous le raillent ou 
l’exhorte à s’engager dans des luttes terrestres, tellement plus 
nécessaires 

 p 17 : en le restreignant à une dimension historique et sociale, même si on 
y ajoute l’éthique, les droits de l’homme, les bons sentiments, on le voue, 
cet « animal raisonnable », à la poussière irrémédiable.  

 p 39 : le monde actuel met en péril la grandeur de l’homme et occulte la 
haute destinée à laquelle il est promis et dont il doit se rendre digne 



7 
 

 p 38-39 : le monde actuel fournit à foison toutes sortes de pièges, 
d’obstacles et de leurres aptes à détourner quiconque de la vie intérieure 
o en faisant partie d’un groupe : en étant conformes, ils se débarrassent, 

en même temps que de leur solitude, de leur liberté. 
o On ne leur parle que de leur vie sur terre, qui ira bien sûr en 

s’améliorant grâce au progrès ; on leur propose toutes les techniques 
possibles de bien-être, on les divertit, ô jamais on n’évoque la mort 

o l’époque instille en ses citoyens « responsables » une bonne conscience 
qui est aux antipodes qu’une conscience éveillée.  
 Le durable a remplacé le désir d’éternité 
 le bien-être a évacué tout questionnement sur l’être 
 guérir semble infiniment plus important que le salut de l’âme 

b) Solution : une place pour chaque chose 
 p 25 : Kierkegaard fait la distinction entre    

o le héros (préoccupations d’ordre éthique, il se 
réfère au général) 

o et le chevalier de la foi (se réfère uniquement à 
l’Absolu) 

 c’est une belle distinction. Les deux sont utiles, et il 
est même bon qu’ils cohabitent en nous 
o la place du héros : 

 p 27 : « Il faut rendre à César ce qui est à César et à Dieu ce qui est à 
Dieu ». Un être spirituel n’est pas exempté de toute préoccupation 
terrestre. Il ne se tient pas au-dessus de la mêlée 

o la place du chevalier : 
 p 27 : les citoyens sont censés être tous frères (donc s’aimer, 

partager, s’épauler), mais ils n’ont pas de père 
 p 32 : une société orpheline de toute transcendance n’est capable 

de proposer que le « durable », l’« équitable » ou l’« éthique » à ses 
citoyens ; là où l’expérience spirituelle ouvre au sentiment 
d’Eternité et à l’Amour infini. 

4. L’homme psychologique 
 p 16 : le psychisme, que certains appellent l’âme (ambiguïté), est un 

domaine mouvant, agité, incertain, troublé (jusqu’à désespoir et folie).  
o P 16 : Certains s’efforcent de clarifier ce monde opaque ; un travail qui 

s’avère sans fin.  
o P 19 : or, le salut ne se trouve pas dans le brassage psychologique, 

mais bien dans le fait de quitter l’homme psychique 



8 
 

 P 22 : une grande différence entre l’homme psychique et l’homme 
spirituel : 

homme psychique homme spirituel 

cherche fiévreusement à aller mieux ne vise qu’à se perfectionner et se 
transformer 

veut se prémunir contre toute 
souffrance 

se forge et s’affine à travers les 
inévitables épreuves 

toujours insatisfait, ses états d’âme 
étant précaires et jamais assurés 

a depuis longtemps laissé sur la rive 
le petit moi geignard afin de 
s’avancer au large. 

 p 74 : différence entre démarche thérapeutique et engagement spirituel 

 Thérapeutique spirituel 

plan Horizontal et temporel Vertical et spirituel 

conscience Conscient, inconscient et 
subconscient 

Ouverture au Divin => « sur-
conscient » 

relation Harmoniser le masculin et le 
féminin 

Vision humano-divine 

III. Éléments constitutifs de la vie spirituelle  
 P 13 : « il faut nous représenter l’âme, non comme quelque chose d’étroit 

et d’enfermé dans un coin, mais comme tout un monde intérieur » 
(Thérèse d’Avila) 

 P 49 : « la profondeur de l’homme est plus qu’humaine »  
 P 49 : la vie spirituelle 

Élément constitutif description Sans cet élément, 
risque de dérive 

o repose sur une 
expérience vivante 
et personnelle 

sentiment d’une 
présence 

hypocrisie et 
conformisme 

o se développe grâce 
à la connaissance 

approfondissement de 
la quête du Divin 

rêverie ou délire 

o se vérifie dans la 
pratique 

exercice des vertus, 
mise en actes de sa foi, 
culte religieux... 

égocentrisme et 
imposture 

 
  



9 
 

1. S’ouvrir à la Présence 

a) La « Présence » : expérience vivante et personnelle 
 de manière générale 

o c’est une grâce, l’irruption du monde supérieur, la 
visitation de l’Esprit. L’expérience est évidente et 
immédiate 

o p 54 : une telle expérience est inoubliable et indicible, et elle est apte 
à illuminer toute une existence.  

o p 42 : une expérience spirituelle authentique se caractérise par une 
liberté immense et une joie imprenable. 

 Dans l’épreuve 
o p 116 : nombreux sont ceux qui, au moment du plus grand désarroi, se 

sont sentis visités, enveloppés, aimés et protégés par une indicible 
présence 

o p 116 : l’expérience inoubliable de l’Esprit (« je me suis senti suspendu 
dans les transes au-dessus de l’abîme. J’ai senti l’impulsion d’une force 
consciente, souveraine et amoureuse ; et alors s’ouvre le sentier du 
Seigneur » 

b) Se mettre au rythme de la Présence 
 p 52 : retrouver une qualité de présence : à soi, au monde qui nous 

entoure, à ce qui survient, à ceux que l’on rencontre, et présence du cœur 
à ceux qui sont loin.  

 P 52 : il est bon de demeurer tranquillement dans sa chambre, pour 
ressentir la présence en soi d’un monde jusqu’ici ignoré. L’intériorité est 
ouverture à la présence.  

 « ne vous empressez point à de vains désirs, et même ne vous empressez 
pas à ne vous empresser point. Allez doucement votre chemin » (st 
François de Sales) 

 p 10 : Il est temps de se poser, d’écouter, d’aller vers l’intérieur. 
 P 38 : l’intériorité nous appelle à une découverte lente et silencieuse des 

richesses oubliées 
 P 53 : aller vers l’intérieur, c’est aller vers la profondeur autant que vers la 

Transcendance. L’être Divin est à la fois proche et lointain : « plus intérieur 
à moi que mon être le plus intime et plus élevé que ce qui est le plus haut 
en moi » (st Augustin) 

 p 55 : l’homme intérieur est celui qui répond présent à la Présence et rend 
grâces à la Grâce. 



10 
 

c) Le silence 
 le besoin de silence 

o p 94 : c’est toujours le moi prétentieux qui bavarde et s’expose. 
o P 93 : le silence opère une purification : on se détache de l’accessoire 

pour l’essentiel, on quitte le temporaire pour l’impérissable. Il permet à 
l’homme de devenir vacant pour l’immense et l’inouï 

o P 91 : « court est le temps qui t’est laissé. Vis comme sur une 
montagne » (Marc Aurèle). Toute aventure spirituelle commence par le 
retrait et le silence 

o p 92 : « la vie d’un véritable philosophe est une vie de calme, de silence 
intérieur, de solitude, et de distance avec le monde. Oublié et oublieux 
du monde, il trouve la paix dans la contemplation du Bien » (Socrate) 

o p 93 : « l’ami du silence devient proche de Dieu » 
o p 93 : à celui qui a goûté le silence, les discussions banales, les débats et 

autres colloques deviennent insupportables 
o P 94 : le silence garde celui qui le garde 

 côté rebutant du silence 
o p 92 : si le silence fait peur à beaucoup, c’est qu’avant de le rencontrer 

et de le savourer, chacun est assailli par sa ménagerie personnelle.  
o P 92 : « rien n’est plus insupportable à l’homme que d’être dans le plein 

repos : sans passion, sans affaires, sans divertissement, sans 
application. Il sent alors son néant.  

d) Un rapport au monde 
 A contre-courant du monde 

o p 9 : chacun porte en soi, souvent à son insu, 
tout un monde de rêves, de sentiments, 
d’aspirations. C’est là son trésor. Mais plutôt 
que d’y puiser, il cherche à l’extérieur. Alors, il 
n’est plus qu’une coquille vide qui retentit des 
vains bruits du monde. 

o p 10 : Pour ceux qui ne se contentent pas de plaisirs immédiats ni de 
biens matériels, pour ceux qui refusent l’esclavage de la conformité, la 
grande aventure commence : aller vers la profondeur et trouver ce qui 
ne périt pas.  

o P 46 : un pèlerin spirituel ne se préoccupe pas d’être au goût du jour, 
mais au goût de Dieu. Il ne se soucie pas de vivre dans l’air du temps, 
mais dans le souffle de l’Esprit (« Nous ne sommes en réalité que ce 
que nous sommes au regard de Dieu » (François d’Assise))  



11 
 

o p 137 : tant que l’homme reste en captivité (sous l’emprise de ses sens 
et de ses passions, sous l’emprise de ses doutes et de ses peurs) ; tant 
qu’il demeure bien quiet dans sa « servitude volontaire » (La Boétie), il 
ne peut participer à l’œuvre de transfiguration. Il n’est qu’un mortel 
plus ou moins heureux sur cette terre, mais ignorant de la « liberté 
glorieuse des enfants de Dieu » (st Paul) 

 l’homme intérieur, hors du commun des mortels (eh ouais !) ! 
o p 23 : il ne peut se contenter des schémas de vie auxquels la majorité 

acquiesce sans se poser de questions. Il désire se frayer un chemin 
particulier, il a soif de mystère et d’immensité.  

o P 23 : Déjà, il ne fait plus partie du commun des mortels, parce qu’il 
s’est éveillé à sa dimension transcendante, à la souveraineté de l’esprit. 

o P 43 : le départ de l’aventure spirituelle se fait par le désir de quitter la 
« maison de servitude ». L’homme intérieur se libère du joug qui le 
maintient courbé et douloureux dans la répétition des jours, n’ayant 
pour horizon que l’horizon chimérique.  

o P 44 : vivre l’intériorité requiert de quitter toute passion mondaine, de 
ne pas s’attacher à l’extériorité (tout ce qui est factice, superficiel, 
éphémère). Il faut donc discriminer le superflu de l’essentiel, les 
mirages du siècle de l’« Unique nécessaire ». 

e) Trois situations propices à l’irruption du spirituel 
 P 56 : trois portes par lesquels la Transcendance peut faire irruption dans 

le cours ordinaire des jours et favoriser l’éclosion de l’être humain à 
l’Esprit (pour peu qu’on se montre attentif et réceptif) : 

 Réaction du monde Réaction spirituelle 

A
 c

o
m

m
e

 
am

o
u

r 

p 57 : la plupart des humains 
considèrent l’amour comme 
une denrée ordinaire. Ils le 
réduisent à un lien social, 
familial, ils banalisent la 
rencontre amoureuse 

p 57 : l’amour porte le mortel au-
dessus de lui-même. Il lui fait ressentir 
la puissance du Mystère 



12 
 

B
 c

o
m

m
e

 b
ea

u
té

 
P 59 : la plupart des humains 
se contentent d’un monde 
concret, matériel.  
P 60 : pour lui, la beauté est 
normale, et il se plaint 
bruyamment s’il s’en trouve 
privé. 
p 58 : la beauté, l’homme 
extérieur veut avant tout en 
jouir. 

P 59 : celui que la beauté n’émeut pas 
est bien à plaindre : il est orphelin du 
ciel 
p 58 : la beauté emplit d’une joie pure.  
P 58 : « ce qui est visible ouvre nos 
regards vers l’invisible » (Anaxagore de 
Clazomène) 

C
 c

o
m

m
e

 c
ri

se
 

p 62 : devant la mort 
assurée, la psychologie est 
impuissante, et aucune 
thérapie ne guérira jamais le 
mortel de sa finitude. On 
parle désormais de 
« résilience », plutôt que de 
laisser place à une irruption 
de l’Esprit 

p 61 : tandis qu’il a tout perdu, il peut 
prendre conscience de l’Esprit 
indestructible :  
 p 61 : lorsqu’il ne reste rien, il reste 

en lui l’esprit. 
 p 61 : lorsque tout a été perdu, 

l’âme dénuée est apte à ressentir 
« une fraîcheur de brise et de 
rosée » 

p 62 : il reste l’immortel trésor 
spirituel, qui a toujours été là, mais 
caché par le paysage. Désormais sauvé 
du temporel, il illumine notre 
conscience 

f) Deux « souviens-toi » propices à l’irruption du spirituel 
 p 41 : ce qui achemine vers une voie intérieure est une double injonction 

o p 41 : le fait d’être mortel : « souviens-toi que tu vas mourir » 
 p 40 : il ne s’agit pas de penser sans cesse au trépas, mais de se 

souvenir que le séjour terrestre est bref, et que nul mortel ne 
connaît le jour ni l’heure de son départ. 

 P 40 : ni se presser, ni paresser (perdre son temps), mais prendre 
son temps.  

 P 40 : l’intériorité n’est pas un passe-temps ni un refuge occasionnel 
o p 41 : la grandeur de l’homme, son visage d’éternité : « souviens-toi de 

ta noblesse et sois honteux d’une telle défection ; n’ignore pas ta 
beauté pour être confondu davantage par ta laideur » (Bernard de 
Clairvaux) 



13 
 

 p 41 : chercher ce qui, en lui, est de l’ordre de l’impérissable, la 
parcelle de divin qu’il aura à cœur de manifester durant son 
existence.  

 P 42 : pensée ? Langage articulé ? Aptitude à se servir 
d’instruments ? Non : la vraie grandeur de l’homme est d’ordre 
spirituel. Elle le rend totalement responsable 

 p 42 : les prédicateurs insistent trop souvent sur la misère de 
l’homme. Honte et culpabilité. Ils proposent le repentir. Cela 
empêche l’envol. Il est primordial de rappeler à l’être humain sa 
noblesse originelle 

 p 43 : je me méfie de tout ce qui plie l’être humain au déterminisme 
et l’exempte de sa responsabilité. 

 p 137 : à trop ressasser la misère et le péché de l’homme, on ne voit 
plus la finalité du chemin qui est de résurrection, de transfiguration, 
de divinisation (« L’homme est une créature qui a reçu l’ordre de 
devenir Dieu » (Basile le Grand). Mais il est sans doute plus facile de 
battre sa coulpe, de s’imposer des pénitences, que de se 
perfectionner et de devenir libre afin d’accueillir la Gloire divine 

2. Développer sa connaissance 

a) Choisir la solitude, et donc la responsabilité 
 p 24 : il advient à sa solitude en même temps qu’à sa 

précieuse liberté 
 p 25 : ne plus faire partie du commun des mortels ne 

signifie pas qu’on méprise les autres ni qu’on se 
désintéresse de sa vie, mais que l’on s’est dégagé de la généralité pour 
accomplir son destin unique.  

 P 25 : l’intériorité est personnelle. Non pas subjective, mais singulière 
 p 78 : la vie spirituelle fait découvrir à l’homme son immense liberté. 

Mais :  
o n’être inféodé à personne, c’est être responsable de tout 
o être totalement libre, c’est se retrouver absolument seul (p 79 : « la 

terrible responsabilité de la solitude » Kierkegaard) 

b) Se connaître 
 pourquoi se connaître ?  

o P 45 : Thérèse d’Avila parle de l’exploration des terres intérieures 
comme d’un voyage aussi passionnant que les Grandes Découvertes qui 
se faisaient à son époque 



14 
 

o P 66-68 : se connaître, c’est partir à la découverte de ce qui est en soi 
inconditionné et inaliénable. Ne suis-je qu’un corps, un organisme 
vivant et pensant ? Ne suis-je qu’une matière destinée à disparaître ? 
Ne suis-je mû que par des besoins, des pulsions ? Qu’est-ce qui, de moi, 
demeurera lorsque je mourrai ?  

o P 67-68 : un être dépourvu d’intériorité se condamne à n’être qu’un pur 
produit : d’une famille, d’une époque, d’un pays, d’une mode. Il subit 
tous les déterminismes tout en se croyant libre et actif. Il reproduit des 
schémas. N’ayant pas accès à sa singularité, il se sent à l’aise dans les 
groupes. Qui suis-je lorsque je ne me définis plus que par ma filiation, 
ma profession, mes attaches sentimentales, mes liens sociaux et 
amicaux ? 

o P 68 : la connaissance de soi, loin de se limiter au moi existentiel, ouvre 
à un monde infini : « connais-toi toi-même et tu connaîtras l’univers et 
les dieux » 

 Pas soumis à un maître 
o « Un maître, c’est rassurant et ça va plus vite », peut-on penser 

naïvement 
 p 33 : de nos jours, on entend par spiritualité une sorte de savoir 

supérieur, dispensé par des maîtres. On en fait quelque chose 
d’abstrait, d’austère, d’intellectuel. Mieux vaut dire « le spirituel » 
comme on dit « le Divin », en ouvrant tout un champ, non 
seulement de réflexion, mais d’expérience. 

 P 67 : on peut se sentir rassuré par des réponses qui viennent de 
l’extérieur : on croit que les autres, les spécialistes, savent mieux 
que soi. 

 p 76 : l’homme ordinaire, ayant peur du vide ou de l’inconnu, 
cherche un maître ou un guide alors qu’il n’a pas encore fait 
connaissance avec lui-même. Il court-circuite le lent processus 
intérieur 

 p 79 : un voyage spirituel, ce n’est pas se rendre obéissant et fidèle 
envers un maître extérieur, mais d’être en toutes circonstances 
fidèle à ce qui en lui-même demeure supérieur, à savoir la lumière 
vivante de l’Esprit 

o p 78 : en Orient, on a un maître : un guru, un swami, un lama… En 
Occident (Athènes, Jérusalem et Rome),  
 la démarche spirituelle s’apparente à un compagnonnage, à une 

relation d’amitié entre personnes partageant une même quête 



15 
 

 la personne humaine est perçue comme unique et irremplaçable, 
capable d’exercer son propre jugement.  
 Socrate se déclare accoucheur d’âmes 
 Jésus désigne ses apôtres par le beau qualificatif d’amis 

o Attention aux soi-disant maîtres ! 
 p 94 : ceux qui se flattent de recevoir des messages et des 

apparitions célestes ou d’avoir des extases mystiques sont loin 
d’être des êtres spiritualisés, puisqu’ils profanent le trésor confié et 
le détournent à leur profit 

 p 125 : le combat ne cessera qu’avec le dernier souffle. La pire 
illusion est de se croire parvenu au but, à la sagesse ou à la 
sainteté, et ainsi de s’enorgueillir et de jouer au maître à penser. Or, 
une conscience éveillée ne cherche jamais à embrigader d’autres 
consciences, mais elle tient à les rendre libres. 

 P 134 : un être spirituel n’a nul besoin de se conduire en prosélyte ni 
d’enseigner autrui : il est tout d’abord témoin 

 p 70 : l’individu qui se pose en maître peut dire ou écrire des choses 
intéressantes, mais il n’est pas désintéressé. Le culte du moi est 
habile : il se déguise sous de multiples formes et les apparences 
spirituelles sont souvent les plus trompeuses 

 pas tout réinventer  
o p 80 : l’homme profane, charnel,  

 est ingrate et oublieux. Il croit que l’Histoire commence avec lui, il 
pense qu’il n’a rien à apprendre, que seul compte son « vécu ».  

 Il se plait dans la facilité et le superficiel 
o p 81-82 : l’homme spirituel    

 choisit l’ascèse et la discipline 
 il étudie les Écritures sacrées 

de l’humanité, les grands 
textes philosophiques et 
religieux : « ignorer les 
écritures, c’est ignorer le 
Christ » 

 non pour augmenter son 
savoir, briller devant les 
autres, mais pour accroître le 
trésor intérieur. Ces lectures 
ne constituent pas des savoirs 
livresques, mais alimentent une connaissance amoureuse 



16 
 

o fort différent de l’intellect, l’intelligence spirituelle s’acquiert et se 
développe par un silence attentif (l’écoute), par la méditation 
personnelle et réitérée des textes, et grâce à l’intuition et à l’inspiration 

o « le juif est un homme qui lit depuis toujours, le protestant est un 
homme qui lit depuis Calvin, le catholique est un homme qui lit depuis 
Ferry » 

o P 65-78 : la vie spirituelle s’approfondit grâce à la connaissance de soi, 
et grâce à l’étude et la méditation des textes sacrés ; écrits 
innombrables et magnifiques que nous ont légués au fil des siècles les 
grands vivants. 

c) S’oublier 
 p 69-70 : le paradoxe 

est le suivant : la 
connaissance de soi 
aboutit à l’oubli du 
moi (ce que les 
moralistes du XVIIe 
siècle appelaient « amour-propre »). 
o « je veux qu’il n’y ait plus de moi en moi » 
o « il ne s’agit pas de quitter le monde mais de se quitter soi-même »  
o « il n’y a nulle paix que dans l’oubli parfait de soi-même ; il faut se 

résoudre à oublier jusqu’à nos intérêts spirituels, pour ne chercher que 
la pure gloire de Dieu » 

o un véritable renversement : se détourner de soi pour se tourner vers 
autrui. A l’inverse, les formules magiques du développement 
personnel : « s’affirmer », « prendre soin de soi », « s’estimer »… ne 
relèvent pas du tout du domaine spirituel 

o p 144 : « avant d’être moi en tant que moi, j’étais Dieu en Dieu. Je puis 
donc l’être à nouveau, à condition d’être mort à moi-même » 

o p 144 : tout un voyage, toute une vie, pour que le pèlerin trouve au 
fond de son être l’Image divine et la déploie 

o p 144 : L’homme, comme tel, est très peu humain. Il est même 
inhumain. « le vrai humain est ce qui, dans l’homme, est à la 
ressemblance de Dieu » 

  



17 
 

3. La mise en pratique 

a) La vie spirituelle est une pratique 
 p 87 : le plus souvent, on se ment à soi-même, on ne met pas en 

pratique les valeurs que l’on proclame 
 P 89 : par la pratique, le pèlerin évite de se bercer de chimères 

et de bonnes intentions ; de vœux pieux et grands principes. 
C’est un appel à la modestie 

 P 109 : la vie intérieure est un voyage : tous les mythes occidentaux de la 
Quête racontent l’histoire d’un héros qui part pour des contrées inconnues 
(Gilgamesh, Ulysse, Jason, chevaliers arthuriens…) 

 p 89 : le pèlerin s’aventure, explore, a peur, a froid, tombe souvent et 
désespère, mais il sent son cœur battre ; il vit au lieu de regarder passer la 
vie à travers les barreaux d’une forteresse. 

 p 110 : c’est un homme qui tombe, qui se trompe, mais se relève et 
continue. Un homme qui savoure le prix de cette vie tout en aspirant aux 
choses éternelles. 

 P 88 : une pratique  
o n’est pas d’abord l’adhésion à un culte religieux, ou tel ou tel exercice 

de méditation ou de respiration 
o c’est incarner ce que l’on dit, ce que l’on sent, ce en quoi on croit. C’est 

témoigner, se porter garant du feu intérieur, et en manifester les 
lumières. 

 p 87 : la vie intérieure n’a rien d’une parure : elle est la substance même 
de l’être dont elle insuffle toutes les actions   

b) La vie spirituelle est une ascèse facile 
 p 98 : le renoncement, la frugalité, ne constituent pas une condition pour 

devenir spirituel, mais ils peuvent favoriser la progression.  
 p 88 : la vie spirituelle exige une vigilance constante et une mise en 

pratique réelle. C’est une ascèse personnelle librement menée.  
 p 89 : la rigueur est un mot qui rebute et la discipline évoque austérité et 

châtiment à des individus habitués à la mollesse et aux facilités d’une 
existence conforme. Pourtant, il n’est aucune démarche intellectuelle, 
aucune création artistique, aucune vie spirituelle authentique sans rigueur, 
sans ascèse 



18 
 

 p 89 : il ne s’agit pas de se priver ni de souffrir, mais de donner un axe à sa 
vie et de s’y tenir, d’y être fidèle. Un être habité d’une grande passion ne 
ressent nullement que tout le reste lui manque. C’est une ascèse 
nécessairement amoureuse, 
mue par ferveur. Sinon, elle 
n’est que rigidité et 
sécheresse, contrainte 
extérieure inféconde.  

 P 91 : un être spirituel est 
habité par la passion de Dieu. Il 
s’y consacre entièrement. Il ne 
ressent pas comme un sacrifice 
ce qu’il délaisse et qui est 
secondaire.  

 P 91 : la frugalité n’est pas pour se restreindre et se mortifier : c’est pour 
laisser le plus de place possible à l’essentiel. Une telle discipline s’avère 
légère parce qu’elle est suscité par la ferveur et parce qu’elle procure la 
liberté d’esprit. 

 p 99 : les âmes mystiques ne se sentent pas privées de distractions 
bruyantes : elles préfèrent sans hésiter le silence, l’étude et la lecture 

 P 99 : le détachement représente l’aboutissement naturel d’une démarche 
spirituelle 

c) Le désir comme moteur 
 p 44 : l’importance du désir dans une démarche spirituelle 

o p 44 : si en lui ne réside aucune ferveur, s’il a jugulé toute émotion, tout 
sentiment, il n’est qu’une mécanique. 

o P 47 : la soif est première. Ce ne sont ni le raisonnement ni 
l’argumentation qui se révèlent décisifs, mais bien le désir ardent et 
irrépressible de découvrir une contrée que le mal ni la mort 
n’atteignent.  

o P 45 : sans la flamme du cœur, la vie spirituelle s’intellectualise  
o P 44-45-46 : ne pas confondre avec la convoitise ni l’avidité :  

 un individu narcissique est seulement désireux de lui-même (notre 
époque, qui flatte l’égocentrisme en permanence, est une époque 
de convoitise généralisée) 

 le vrai désir fait sortir hors de soi. Le désir, c’est le goût de l’autre, 
de la vie, de l’ailleurs, du nouveau.  



19 
 

 rencontrer son désir essentiel n’a rien de commun avec les 
convoitises ordinaires et les engouements sans lendemain  

o P 46 : il s’agit de conjuguer l’ardeur du désir et la lenteur du pas. 

d) Les vertus 
 p 96 : c’est la vertu qui opère la transformation de notre être. Les 

chrétiens y adjoignent la grâce de Dieu 
 quatre vertus majeures de la philosophie : force, justice, prudence, 

tempérance 
 auxquelles la foi chrétienne a ajouté trois vertus théologales : foi, 

espérance, charité 
 auxquelles on peut encore ajouter : attention, patience, discernement, 

modestie, légèreté, louange, gratitude... 
 on entend surtout évoquées les valeurs civiques (bon citoyen, 

consommateur responsable ; l’entraide, la tolérance, la justice sociale), au 
risque d’oublier l’importance primordiale des vertus individuelles 

 un être humain qui pratique les vertus et les manifeste en ce monde n’a 
pas pour but de s’intégrer dans la société, de servir un pouvoir temporel 
(Socrate dans l’histoire et Antigone dans le mythe s’élèvent chacun, au 
nom de l’âme et de l’amour, au-dessus des lois de la cité et se voient 
condamnés à mort) 

e) Les exercices spirituels 
 p 14 : Socrate n’a cessé de rappeler comme il est nécessaire de prendre 

soin de son âme, bien plus que les athlètes n’entretiennent leurs muscles 
 P 65 : Il est des nourritures pour le corps, et d’autres, aussi indispensables, 

pour fortifier l’âme. 
 p 100 : de même que se promener, marcher et courir sont des exercices 

corporels, de la même façon, disposer son âme pour abandonner loin de 
soi toutes les affections désordonnées et trouver la volonté divine sont des 
exercices spirituels.  

 P 100 : encore ne doivent-ils pas être confondus avec des techniques dont 
l’époque est friande (« on trouve beaucoup de gens de bien qui 
s’adonnent à de très bons exercices et qui ne savent rien de l’intériorité ») 

 p 101 : la prière du cœur de la tradition orthodoxe, où l’on répète le nom 
de Jésus en suivant la respiration, se révèle efficace parce qu’elle permet 
au pèlerin de s’oublier, de se laisser emplir par la présence divine 

 p 101 : par la prière, l’homme se relie à la Divinité, se tient en sa Présence. 
« L’oraison est un amoureux attachement de l’homme a Dieu : une sorte 
de conversation familière et affectueuse » 



20 
 

 p 102 : la vie spirituelle n’est autre qu’un état permanent d’oraison : « il 
n’est pas question de pratiquer la prière avec sans cesse des paroles sur les 
lèvres, mais de t’unir à Dieu en toute ta vie, et ta vie entière sera une 
prière continuelle et ininterrompue » 

IV. La lutte 

a) Le combat spirituel 
 p 112 : « le combat spirituel est aussi brutal que la bataille d’hommes » 

(Rimbaud). Tous les saints et les mystiques chrétiens témoignent de cette 
lutte véhémente  
o contre l’acédie, la tiédeur, la paresse, le désespoir ;  
o pour parer aux assauts des démons, aux visions effrayantes (p 126 : les 

assauts des démons aptes à malmener un corps et à bouleverser une 
âme) 

o ou se soustraire aux tentations de délices, aux mirages de puissance 
 p 127 : tous ont eu à subir les assauts des démons : de Catherine de Sienne 

à Marthe Robin, du curé d’Ars à Padre Pio… Jésus lui-même.  
 p 113 : soit l’être humain devient un guerrier spirituel, soit il déserte. Mais 

s’il déserte, c’est lui-même qui deviendra un champ de bataille en proie au 
désordre, à la confusion, à la dispersion 

 p 127 : plus un être humain se perfectionne en gravissant le chemin, plus il 
embellit son âme, et plus le Malin cherchera à lui nuire ou à le faire chuter 
=> un signe qui renseigne sur sa propre progression spirituelle 

b) Les refus de combats 
 p 118 : le premier réflexe de tout individu est de se mettre à l’abri, 

d’échapper à l’inévitable combat 
 P 111 : à une époque de facilité ou tout semble à 

portée de main et prêt à consommer, l’exigence du 
combat éveille peu d’échos. Pour escamoter la 
souffrance, la société brandit ses multiples thérapies 
et remèdes de bonheur. 

 p 111 : une autre façon d’évacuer l’épreuve consiste 
à la réduire à un problème. Si l’on peut régler tel 
problème de circulation automobile ou de 
plomberie, on ne saurait résoudre de manière 
définitive les épreuves qui jalonnent une existence, 
sauf à croire que la psychologie empêche de mourir 



21 
 

ou qu’un jour on trouvera un vaccin contre le chagrin d’amour. L’ultime 
recours est au fond de soi, en ce lieu invisible où se révèle l’Infini divin.  

 p 125 : s’enfermer dans la souffrance, s’en faire une sorte d’identité, 
l’utiliser pour se faire plaindre, pour accaparer l’attention – cesser la quête 
et se replier sur soi  

c) Se donner, pour plus grand que soi 
 p 112-113 : orient/occident 

o orient : lâcher prise, cesser de lutter et de résister, oubliant désirs et 
espérance  

o occident : ne pas cesser de combattre, d’espérer, mais s’abandonner, 
s’offrir avec confiance à ce qui nous dépasse et y trouver sa joie. Ne 
rien « lâcher », mais se donner. L’abandon à Dieu est une offrande de 
soi, non un reniement de son être 

 p 118 : le haut défi est de se mettre en péril et de batailler pour Dieu, non 
pour soi. La victoire consiste en cet engagement.  

 P 120 : ce qui compte n’est pas de sauver sa peau (être sain et sauf), mais 
de sauver son âme (être saint et sauvé) 

 p 123 : un guerrier plein de vaillance, un sage ou un saint peuvent-ils 
terrasser le démon ? Non. Ce qui est possible à chacun est de tenir bon 
dans le malheur ; de demeurer juste, loyal, bon, confiant. 

 p 125 : Pour ne pas sombrer, le combattant n’a de recours qu’en 
l’espérance. « L’espérance est un risque à courir. C’est même le risque des 
risques. Elle est la plus grande et plus difficile victoire qu’un homme puisse 
remporter sur son âme » (Bernanos) 

 combat et conflit 
o p 122 : s’il n’est pas mené à la lumière de Dieu, un combat n’est qu’un 

conflit. Un conflit réclame négociation et compromis. Après un conflit, il 
y a un gagnant et un perdant. Le combat spirituel, sans compromis 
possible, aboutit à la délivrance des deux parties 

o p 113 : dans le combat spirituel, il ne s’agit pas de triompher ni d’avoir 
raison, mais de rencontrer et d’honorer l’Esprit impérissable 

d) S’appuyer sur l’Esprit, imperméable aux aléas 
 p 114 : « je souffre de ma maladie et je suis heureux, non pas de souffrir, 

mais d’être pour autrui un exemple de patience. Comme je ne puis éviter 
la souffrance, j’y gagne au moins de m’y soumettre et de rendre grâces 
aussi bien dans les peines que dans les joies » (Grégoire de Naziance) 



22 
 

 p 115 : « toutes les épreuves qui fondent sur vous peuvent être 
surmontées par le silence ». Cela revient à retrouver le centre, à se relier à 
ce qui en soi n’est jamais atteint ni détruit 

 P 115 : « Que rien ne te trouble, que rien ne t’effraie : tout passe, Dieu ne 
change pas. La patience obtient tout. Celui qui a Dieu ne manque de rien. 
Dieu seul suffit » (Thérèse d’Avila) 

 P 75 : un être véritablement spirituel est délivré du besoin de se raconter, 
de se plaindre, d’être heureux, d’être compris, 
rassuré. Son appui est ailleurs, non plus du côté 
terrestre 

 P 16-17 : l’esprit 
o n’est jamais affecté ni malade (p 19 : à l’abri de 

toute souffrance puisque relié à l’Être divin).  
o est l’unique point d’ancrage 

 p 23 : « Il n’y a plus d’hiver pour une âme arrivée en Dieu » (Mme Guyon) 

e) Ce que l’on en retire 
 adoucissement, droiture 

o p 110 : souvent, au début de son voyage, le héros se montre brutal, 
avide, arrogant : il pense que rien ne peut lui résister. Puis il apprend la 
patience, la modestie, la douceur.  
 La violence première fait place à la force intérieure.  
 La dureté et l’orgueil se muent en fermeté d’âme et en fierté 

spirituelle 
o p 116 : plus doux ou plus généreux, un discernement plus aigu,  
o p 119 : il faut beaucoup de temps à un homme rusé et tortueux pour 

apprendre la droiture et la sincérité.  
o P 120-121 : le chemin de rectitude est en même temps chemin de 

liberté (extérieurement, on boite, mais intérieurement, on est redressé 
et on marche désormais droit) 

 nouvelle naissance 
o P 23 : lorsque le pèlerin spirituel se met en marche pour le long voyage,  

 il laisse la mort derrière lui : tout ce qui est futile, factice, périssable. 
Tout ce qui le retient au passé. 

 Il laisse les morts ensevelir les morts (toutes les habitudes 
sclérosantes, les rêveries stériles, et les chagrins de plomb  

o Il prend congé du vieil homme. C’est sa naissance véritable 
o Il se hâte sur le chemin de la Vie dont il savoure déjà les prémisses en 

son cœur. 



23 
 

o p 123 : dans le combat, le pèlerin spirituel peut perdre ses illusions, ses 
faux attachements, ses passions dévorantes, ses intérêts égoïstes et 
toutes les habitudes qui, loin de le sécuriser, font de lui un mort-vivant 

o p 110 : il laisse derrière lui les regrets, les vieilles douleurs, l’hiver de 
son être 

 une dilatation du cœur 
o p 114 : « l’homme a des endroits de son pauvre cœur qui n’existent 

pas encore et où la douleur entre afin qu’ils soient » (Léon Bloy) 
o p 115 : une grande épreuve est l’occasion d’aller dans les profondeurs 

de son être, non pour y sombrer mais afin d’y puiser à la Source 
o p 138 : « Mille liens qui m’oppressaient sont rompus. Je respire 

librement, je me sens forte et je porte sur toute chose un regard 
radieux. Et maintenant que je ne veux plus rien posséder, maintenant 
que je suis libre, tout m’appartient désormais et ma richesse intérieure 
est immense » (Etty Hillsum, 1941) 

 La sensibilité 
o P 17 : l’être spirituel n’est pas un pur esprit, mais un homme de chair et 

de sang. Ainsi, il ne maitrise pas son corps ni ne rejette ses ressources 
émotionnelles. Mais il s’élève au-dessus de sa condition terrestre afin 
de rencontrer sa véritable identité.  

o p 99 : un piège relatif au détachement, dans lequel bien des 
contemporains soucieux de confort et de bien-être se laissent prendre : 
faire passer la froideur pour la sérénité. Les sages et les saints se 
montrent toujours sensibles, affectueux, voire tendres. 

o p 137 : tout mystique se révèle un être énamouré, éperdu, « ivre sans 
avoir bu » 

o p 132 : l’accroissement de la sensibilité accompagne le développement 
spirituel. L’homme intérieur n’a aucune carapace : il est prêt à tout, 
ouvert à tout, et rien ne lui est indifférent. Il est touché au cœur. 



24 
 

o p 140 : extrême sensibilité (d’où le « don des larmes ») 

f) Rapport à la souffrance 
 pas un remède surnaturel contre la souffrance 

o p 102 : la prière n’a pas pour premier sens de formuler une demande, 
même si par là elle montre sa confiance en la bonté divine : elle est 
d’abord éloignement des soucis ordinaires, élévation vers un monde 
supérieur et retrouvailles avec la maison intérieure. C’est également se 
relier à ce qui en soi demeure intact, ni troublé ni entamé par les 
événements extérieurs 

o p 70-71 : c’est une grave imposture de faire accroire que les textes 
sacrés, les exercices spirituels, servent à réaliser nos souhaits, à 
accroître notre bien être. Cela revient à asservir le monde spirituel aux 
besoins et aux caprices des créatures humaines. Cela ne signifie pas que 
la prière n’a aucune incidence sur nous ; mais ce n’est pas leur finalité, 
qui est toujours d’ordre transcendant. Tant mieux si le moi existentiel 
bénéficie des richesses du moi spirituel, mais il demeure à la seconde 
place. 

o p 71 : « l’extrême grandeur du christianisme vient de ce qu’il ne 
cherche pas un remède surnaturel contre la souffrance, mais un usage 
surnaturel de la souffrance » (Simone Weil) 

 mais un usage surnaturel de la souffrance  
o p 70 : la spiritualité n’a pas vocation à résoudre les problèmes 

existentiels des mortels (travail, couple, santé…), mais à les dépasser : 
ces problèmes bien réels deviennent alors des épreuves visant à 
l’élévation de l’être (je ne suis pas toujours d’accord avec ce que je 
recopie, mais là, je me désolidarise tout à fait :  
 la spiritualité n’a pas pour but de transformer les problèmes 

existentiels en épreuves à des fins d’élévations  
 l’être peut faire de l’épreuve une occasion de croissance, mais 

l’épreuve ne vise rien par elle-même (sinon, on s’approche de « untel 
est lépreux ; c’est surement qu’il a beaucoup péché ! ») 

o P 111 : une épreuve s’adresse à un individu singulier qui, en la 
traversant, découvre en lui des ressources insoupçonnées 
(« L’occidental n’accepte pas que la souffrance fasse partie de la vie. 
Aussi est-il incapable d’y puiser des forces positives » (Etty Hillsum) 

o p 73 : dans une psychothérapie, le patient observe dans le miroir son 
image changeante, tantôt triste, tantôt flatteuse, et il espère fixer un 



25 
 

jour une image qui lui convienne. Une démarche spirituelle 
authentique engage l’être humain à devenir miroir de la Divinité 

V. La joie 
 Quelques mots sur la joie 

o Éclaire tout est apte à tout transfigurer (joie, liberté) 
o P 130 : La joie du cœur n’est pas une caractéristique 

parmi d’autres de la sainteté : elle en représente la 
dimension essentielle. En tout être humain, l’Esprit 
saint se manifeste par une immense liberté, une clarté tranchante, et 
une joie inaltérable. 

o P 130 : « spirituel » s’applique à des personnes ayant une démarché 
d’élévation aussi bien qu’à des personnes faisant preuve d’humour 

o P 129 : « la joie spirituelle est aussi nécessaire à l’âme que le sang l’est 
au corps » (François d’Assise) 

o P 132 : la joie spirituelle ne se manifeste pas par des éclats de rire, des 
danses et des clameurs : elle est d’abord la reconnaissance exprimée 
par un être qui se sait créé et aimé par la divinité 

o P 133 : à mesure qu’il progresse, le pèlerin devient méditatif et 
contemplatif : il découvre et s’ébahit, il louange et bénit. Il ne possède 
rien mais tout lui est offert. Sa besace est légère et ses repas très 
simples. Chantant, il se fait l’interprète de la joie divine.  

o P 134 : la joie du cœur est intimement liée au sens de la beauté et au 
désir d’aimer éperdument, qui d’un individu ordinaire font un homme 
vivant. 

o P 134 : ceux qui sont sensibles à toute beauté, offerte par la nature ou 
la culture, ceux qui désirent aimer toujours davantage ont des âmes qui 
plaisent à Dieu, même si sur terre leur destin est souvent menacé (« Au 
dernier jour, nous serons jugés sur l’amour » (Jean de la Croix)) 

 La joie paradoxale 
o p 129-130 : éléments qui pourraient remplir de joie un frère mineur :  

 opérer des miracles, prophétiser, parler la langue des anges, 
connaître les vertus des plantes et le cours des astres, convertir les 
hommes rencontrés à la foi du Christ ? 

 arriver glacés jusqu’aux os et tenaillés par la faim au couvent. Les 
prenant pour des voleurs, le portier les chassera en les insultant. 
Avec un bâton il les frappera, les laissant gisants dans la neige… s’ils 
supportent tout cela avec patience, bonté, et même allégresse en 



26 
 

pensant aux souffrances du Christ ? C’est en cela qu’est la joie 
parfaite  

 Tel est le prodigieux retournement : la joie ne vient pas des bonnes 
choses, des éléments favorables : elle est ce qui triomphe de toute 
déconvenue, de toute douleur. 

o P 126 : « c’est une faute éternelle des hommes que de s’imaginer la 
félicité comme la réalisation de leurs désirs » (Tolstoï). Seul l’accès à la 
vie intérieure offre à un être humain de se libérer de ses images 
factices d’un bonheur précaire et standardisé (autres descriptifs du 
monde intéressants juste avant) 

o p 131 : la joie est le climat de l’intériorité parce qu’elle ne dépend ni 
des conditions extérieures, toujours aléatoires, ni d’un bien être 
toujours précaire 

o hiérarchie :  

Emotion domaine Évolution temporelle possible 

Plaisir physique Disparaître ou s’émousser, laissant 
place au désagrément ou à la 
frustration 

bonheur/gaité psychique Se changer en tristesse et abattement 

joie/félicité/allégresse spirituel Participe au royaume éternelle et 
s’avère indépassable 

 
 pour toute la création 

o p 135 : un être spirituel accorde chaleur, douceur, protection et soutien 
à toute créature (« Notre prochain, ce n’est pas seulement l’homme, 
mais toute la création » (Albert Schweitzer)) 

o p 136 : Le chercheur de Dieu se tromperait gravement s’il estimait 
suffisant de veiller sur son trésor intérieur : encore doit-il le faire 
fructifier 

o p 135 : « toute âme qui s’élève élève le monde ; toute âme qui 
s’abaisse abaisse le monde » 

o p 136 : la paix ressentie intérieurement est appelée à ruisseler sur 
autrui (« Acquiers la paix intérieure, et des foules d’hommes seront 
sauvées autour de toi » (Séraphim de Sarov)) 

  



27 
 

VI. Religion et spiritualité 
 P 20 : grave carence : qui, aujourd’hui, parle de l’Esprit ?  

o Beaucoup de représentants de la religion chrétienne ont démissionné, 
dissertant bien plus sur les problèmes sociaux que sur la vie éternelle.  

o P 21 : là où le Christ déclare : « le royaume des cieux est au-dedans de 
vous » (st Luc), plusieurs traductions françaises énoncent : il est « parmi 
vous ». L’extériorité cherche à triompher de l’intériorité. 

o P 21 : dans toute religion qui tient à s’établir, on insiste bien davantage 
sur le culte et sur la doctrine que sur l’intériorité. Quelle en est la 
raison ? Un être spirituel s’avère très libre. Ainsi, il paraît dangereux 
pour les institutions terrestres.  

o P 22 : pourtant, la religion a pour rôle d’inviter et d’éveiller à la vie 
intérieure.  

 p 106 : « il faut à Dieu non pas des calices d’or, mais des âmes d’or » 
(Jean Chrysostome). Jésus n’a cessé de s’emporter contre tous ceux qui 
par la lettre, par la religion légaliste, emprisonnent Dieu et tuent l’Esprit 
vivifiant. 

 p 138 : La religion est le support de la spiritualité, mais elle n’en est pas 
l’aboutissement : l’aboutissement de la vie spirituelle, c’est la vie en Dieu 

 p 139 : jeu entre religion et spiritualité, qui n’est pas antagonisme ; jeu qui 
existe entre ciel et terre 
o la religion relie, rassemble, retient et contraint ;  
o la voie spirituelle délie, ouvre et libère de tout 

 P 83 : comme l’existence est brève, et pour éviter un éclectisme spirituel 
qui ressemblerait à une consommation et à une distraction, mieux vaut 
creuser sa voie, approfondir sa tradition, sa religion. 

VII. Conclusion 
 p 76 : « en nous-mêmes, en l’homme, dans les foules obscures, nous avons 

besoin de libérer Dieu car il étouffe » 
 p 144 : « écoutez, écoutez bien : chacun au fond de soi sait parfaitement 

qu’il a un rendez-vous fixé depuis longtemps, depuis toujours ; un rendez-
vous avec Dieu. Chacun garde au fond de soi cet appel frémissant et un 
jour, un beau jour, il esquisse un premier pas de danse »  

  



28 
 

VIII. Synthèse 
 


